



المُلكَثِمَّ الْعِيْرِيَّتِيْمَ الْمُنْعُوْدَيِّمَ وزارة المتعسسيم العسناني ابخابِعُذالابشالمِيْذاللهِ لِلْلِيَظِيْدُوةَ

ورمحمت تبن تعلاليثبولير

الطبعة الثالثة 194هـ

## ح الجامعة الإسلامية ؛ ١٤١٩هـ فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الشويعن محمد سعد

تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية – المدينة المنورة.

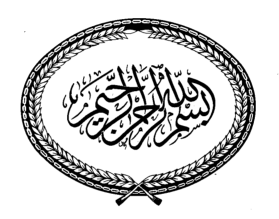
، ۱۶ ص ؛ ۲۷×۲۲ سم

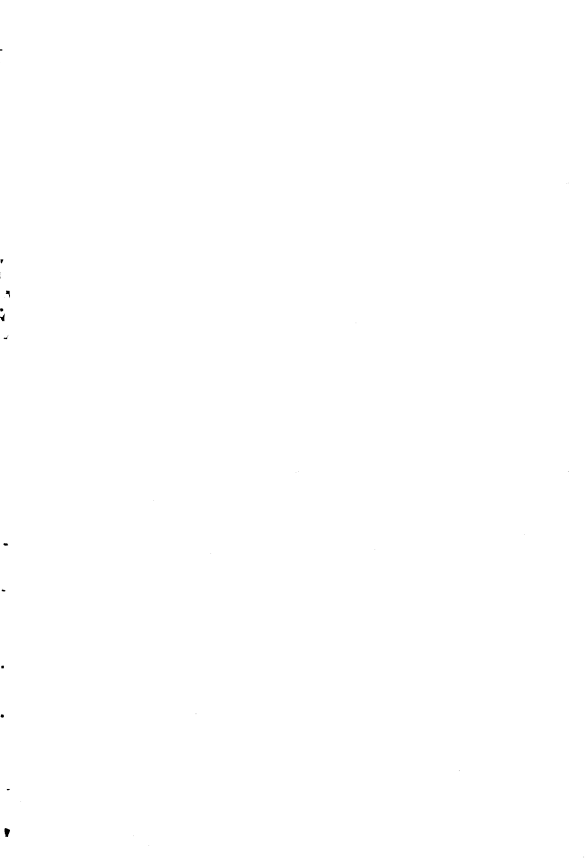
, دمك : ۷ - ۱۸۲ - ۷ : ۹۹۲،

١ - الدعوة السلفية - السعودية ٢ - محمد عبدالوهاب بن سليمان، ت

١٢٠٦هـ أ – العنوان

ديوي ۲۰/۰۱٤۳ ۲۱۷،۲





الملكت العَربَّتِ السّعِودِيَّة رُمُّا سَذْ إِدَّارَةَ البَحُوْثِ العِلمِّيةُ والافنَّاءِ مكتبُ المفيّي لعَامَ

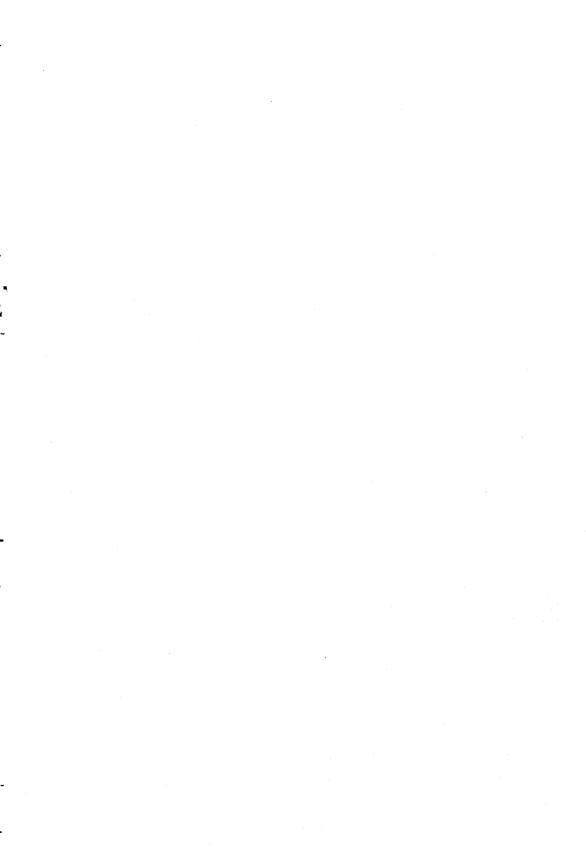
## <u>تفويض لمن يهمه الأمر</u>

الحمدلله رب العالمين والصلاة والسلام على نبينامحمد الصادق الأمين وبعد :فاستناداً على فتوى سماحة والدنا مفتي عام المملكة الشيخ الجليل
عبدالعزيز بن عبدالله بن باز بجريدة الرياض العدد ١٠٧٦٣ السنة الرابعة
والثلاثين الصادر يوم الجمعة ١٢ شعبان عام ١٤١٨هـ الموافق ١٢ ديسمبر
١٩٩٧م حول عدم احتكار المؤلف للكتاب الذي ألفه الذي اقتنع بأن كتابه
مفيد ، لأن هذا يدخل في كتمان العلم إلى آخرماجا ، في فتاوى سماحته ..
وحيث أن كتابي تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية قد نفع الله به فإنني
اسمح للجامعة الاسلامية ولغيرها بطباعته وبدون عوض إلاً رجا ء الأجر من
الله سبحانه وترجمته ايضاً للغات الأجنبية تحت اشراف الجامعة ، وإن تفضلوا
على ببعض النسخ للإطلاع والإهدا ، فلهم مني الدعا ، ومن الله الأجربحول الله
وقسوته جعله الله من العلم النافع المستمر .والله الموفق لكل خير والسلام

المؤلف المستشار بمكتب سماحة مفتي عام المملكه ورئيس تحرير مجلة البحوث الإسلاميه

د . محمد بن سعد الشويعر

السرقم:



## مقدمة الطبعة الثالثة

الحمد لله وحده، والصلاة والسلام على من لانبي بعده، وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين: أما بعد

فإن الجامعة الإسلامية مؤسسة علمية وثقافية، تعمل على هدى الشريعة الإسلامية، وتقوم بتنفيذ السياسة التعليمية بتوفير التعليم الجامعي، والدراسات العليا، والنهوض بالبحث العلمي، والقيام بالتأليف والترجمة والنشر، وخدمة المجتمع في نطاق اختصاصها.

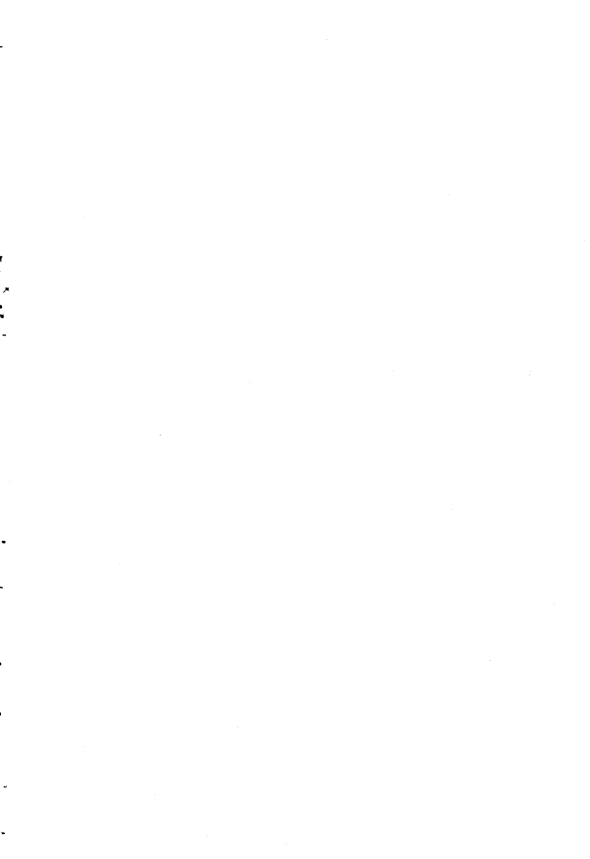
لذا رأت طباعة هذا الكتاب القيم (تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية) لمعالي الدكتور محمد بن سعد الشويعر، وهو كتاب يطابق عنوانه يوضح خطأ تاريخياً بسببه حصل التجني على شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب ودعوته إلى التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، كما هي دعوة الرسل من أولهم إلى خاتمهم التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، كما هي وحصل سوء الفهم الذي استغله محمد بن عبدالله صلى الله عليه وعليهم وسلم، وحصل سوء الفهم الذي استغله أعداء الإسلام والمسلمين للتفريق بينهم وتمزيق وحدتهم، فلعل هذا الكتاب القيم يسهم في إزالة اللبس وتصحيح مفاهيم خاطئة وكبت نوايا فاسدة.

أدعو الله أن ينفع به الإِسلام والمسلمين وأن يجزي مؤلفه خير الجزاء .

وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين والتابعين ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين .

مدير الجامعة الإسلامية

د . صالح بن عبدالله العبود



## بسم الله الرحمن الرحيم سبب التأليف

كنت قد أخرجت كتاباً صغيراً، باسم تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية، يقع في ١١٠ صفحات تقريباً، وطبع للمرة الأولى بتطوان بالمغرب عام ١٤٠٧هـ، وطبعته دار المعارف بالرياض الطبعة الثانية عام ١٤٠٣هـ، أوضحت فيه، بأن خصوم دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب. وأعداء دين الله الحقّ، من أرباب المصالح الدنيوية، عمن يريد إطفاء نور الله، والتصدِّي لمن يريد أن يحقق التوحيد الذي أمر به الله، وأرسل به رسله من أولهم إلى أخرهم: دعوة وتطبيقاً، وتنقية من مداخل الشرك.

فوجدوا دعوة خارجية أباضية، في شهال افريقيا، نشأت في القرن الثاني الهجري، باسم الوهابية، نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم الخارجي الأباضي، ووجدوا فتاوى من علماء المغرب والأندلس ممن عاصرها، أو جاء بعدها، فأرادوا شيئاً عاجلاً، يحقق الغرض، وينهض الهمم لإسكات الدعوة الجديدة، خوفاً من توسّع الدائرة الإسلامية، حيث قامت الدولة السعودية الأولى مناصرة للدعوة التى قام بها الشيخ محمد بن عبدالوهاب حمد بن سعود ومحمد بن عبدالوهاب رحمها الله في عام ١١٥٧ه-، على القيام بهذه الدعوة، نصرة لدين الله وأداء لأمانة التبليغ.

فوفق الله، ولقيت الـدعـوة قبـولاً وتـأييداً، حيث امتدت إلى العالم الإسلامي كله، وتأثر بها العلماء من الحجاج، وبدأوا في نشرها ببلادهم..

فخاف المنتفعون دنيوياً، من آثارها، ووجدوا الضّالة في الوهابية الستمية، المدفون خبرها في سجلات التاريخ، فنبّشوا في فتاوى العلماء

حولها. وكانت فرصة بإلباس الثوب القديم، للدعوة الجديدة. ووجدت الإشاعة صدى في النفوس، لأن أرباب المنافع الدنيوية جهدوا في التّمويه والتّشويه، والناس عادة يتلقفون الكذب اكثر من اهتهامهم وتحرّيهم للصدق. ولذا فإن للإشاعات دوراً كبيراً في تغيير المفاهيم، ووضع تصوُّراتٍ تغاير الواقع . . بحسن نيّة أو سوء فهم . وفي حدود عام ١٤٠٧هم، كان نقاش علمي، مع أحد علماء المغرب، حول دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب \_ رحمه الله \_ حقق نتيجة مرضية، وصحح مفهوماً تاريخياً سائداً، وقد رغّب إليَّ اكثر من أخ كريم، ذكر سبب تأليف تلك الرسالة كتابياً، حيث ذكرتها لهم شفوياً، لأنها أمكن في البلاغ، ويطلع عليها أكبر عدد ممكن، حيث تبقى حيّة لمن يريدها. واستجابة لذلك أقول: \_

قد يكون من المناسب الاشتراك مع القارىء في السبب الذي من أجله كتبت: تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية، لأن الله قد جعل لكل شيء سبباً، فكان هذا الحوار، الذي توّلد عنه النقاش العلمي المقنع، والحوار الهادىء المثمر، هو السبب المباشر لكتابة هذه الرسالة.

ففي عام ١٤٠٧ه-، كنت في مهمة لموريتانيا، ثم عرّجنا على السنغال، وقد كان خطّ سير الطيران ملزماً لنا بالبقاء في المملكة المغربية ستة أيام .

وفي أحد الأيام كنت في ضيافة أحد الأساتذة بإحدى الجامعات هناك، وأرمز له ب: الدكتور عبدالله. وفي جلسة بمكتبته، دارت أحاديث شتى، ومن محبته للمملكة، وحضوره مؤتمرات عديدة بها، طرح علي هذا السؤال، أمام الحاضرين وعددهم، يقارب الاثنى عشر شيخاً، من فضلاء البلاد هناك:

قال: إننا نحب المملكة، ونفوس المسلمين وقلوبهم تهفو إليها، وبيننا

وبينكم تقارب كبير وتفاهم بين القيادات، وإعجاب بها يؤديه حكام وعلهاء المملكة من جهود مخلصة، للإسلام والمسلمين، ولكن حبذا لو تركتم المذهب الوهابي، الذي فرق بين المسلمين؟!

فأجبته: قد يكون علق بالذهن معلومات خاطئة، مأخوذة من غير مصدرها السليم، ولكن حتى تلتقي المفاهيم، نحب أن نطرح الموضوع بحضور الإخوة للنقاش العلمي، المقرون بالبراهين. . ثم قلت: \_

ولما كان كل إنسان ترتاح نفسه، ويطمئن قلبه، لما الّفه علماء بلده، فإنني في هذا الحوار لن أخرج عما في محتويات هذه المكتبة، التي تضمنا جدرانها الأربعة لأنك كما تراني الآن لاأحمل كتباً، ولم يخطر ببالي مثل هذا النقاش.

ولذا وقبل أن نبدأ: أرجو أن يكون نقاشنا بعيداً عن التعصّب والانفعال، أو طرح الآراء بدون دليل مقنع يعوّل عليه، لأن نشدان الحقيقة هو هدفنا، والامتثال لأمر الله وأمر رسوله عليه هو غايتنا، ونصرة دين الله هو المؤمل من كل منّا.

قال: أوافقك على هذا، وأصحاب الفضيلة المشايخ هم الحكم بيننا .

قلت: رضيت بذلك، وبعد التوكل على الله أرجو أن تطرح أيّ مدخل للحوار.

قال: خذ مثلًا ماذكره الونشريسي في كتابه المعيار الجزء ١١، وهو قوله: سئل اللخميّ عن أهل بلد بنى عندهم الوهابيون مسجداً، ماحكم الصلاة فيه؟ . (١) .

<sup>(</sup>١) انظر المعيار المغرب، في فتاوى أهل المعرّب ج ١١ ص ١٦٨، والسؤال في المعيار أوسع مماذكر هنا

وللمعلومية: فإن كتاب المعيار هذا، هو كتاب يجمع الفتاوى في الفقه المالكي، جمعهُ أحمد بن محمد الونشريسي، وطبع في ١٣ مجلداً، وقد طبعته الحكومة المغربية، وتوزع منه نسخ بالإهداء.

بعد طرح السؤال، واحضار الكتاب المذكور جـ١١، أجبته: بأن الفتوى على هذا السؤال صحيحة، ونوافق اللّخمي على ماجاء في فتواه.

قال: إذاً اتفقنا على هذه الفرقة، وخطأ ماتسير عليه، خاصه وأن المفتي قال: هذه فرقة، خارجية ضالة كافرة، قطع الله دابرها مِنَ الأرض، يجب هدم المسجد، وإبعادهم عن ديار المسلمين.

قلت: لم نتفق بعد، ولازلنا في بداية الحوار.. ولعلمك: فإن هذه الفتوى لها نظائر كثيرة قبل اللخميّ وبعده، موجودة لدى علماء الأندلس، وفقهاء شمال أفريقيا، وهي مستمدة من حكم رسول الله على الخوارج، الذين قاتلهم على بن أبي طالب رضي الله عنه في النهروان.

وفي نقاشنا هذا، سوف نصل بإذن الله ، إلى تصحيح المفهوم التاريخي ، بين ماتعنيه هذه الفرقة ، التي أفتى علماء الإسلام في الأندلس ، وشمال أفريقيا بشأنها ، وبين التسمية التي الصقت وصفاً مستهجناً ، بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله التصحيحية . هذا التصحيح لن يكون مقنعاً إلا بقرائن وبراهين ، مرضية عندكم ، لأن رائدنا جميعاً الوصول إلى الحقيقة لذات الحقيقة . والرأي الهادىء المقنع هو الذي تنجلى به الغشاوة وتصحح المفاهيم .

قال: كلنا نريد الوصول لهذه الحقيقة.. ثم قال: وبعد هذه الفتوى، نريد أن تعطينا ماعندك، ونحن نستمع والإخوة يحكمون بيننا، ويصوّبون أو يخطئون مايقال، أو يعرض أمامهم.

قلت: سترون \_ إن شاء الله \_، ماينير الطريق لمن يريد الوصول للرأي الصائب، في استجلاء الأمر، ولهذا: نبدأ بها لدينا مِنْ أجزاء المعيار...

ولعلك تقرأ طرّة الكتاب ليسمع الإخوة؟ .

قال: تريد الفتوى حتى أقرأها أمامهم، أم أبدأ بها على الغلاف الخارجيّ من معلومات؟؟

قلت: بل الغلاف الخارجي . . أو الداخلي فهما سواء . .

فقرأ: الكتاب المعرب في فتاوى أهل المغرب، تأليف: أحمد بن محمد الونشريسي المتوفّى عام ٩١٤هـ، بفاس بالمغرب.

قلت لأكبر المشايخ سناً، وهو شيخ وقور، هادىء الطبع، اسمه أحمد: ياشيخ أحمد سجّل تاريخ وفاة المؤلف أحمد الونشريسي . . فرصد ذلك عام ٩١٤هـ .

ثم قلت: هل من الممكن احضار ترجمه اللَّخميُّ؟.

قال: نعم. . ثم قام إلى رفّ من رفوف المكتبه فأحضر جزءً من أحد كتب التراجم، وفيه ترجمة: على بن محمد اللّخمى، مفتي الأندلس وشهال أفريقيا والترجمة طويلة، وفيها ثناء عليه وعلى علمه . . فقلت: إن بيت القصيد في نهاية الترجمة: فمتى توفي؟ .

قال القارىء: وتوفي عام ٤٧٨هـ (١).

فقلت للشيخ أحمد: أكتب تاريخ وفاة الشيخ على اللّخمي، فكتبه في عام ٤٧٨هـ.

<sup>· (</sup>١) الحلل السندسية ص ١٤٢، والأعلام للزركلي ٥: ١٤٨، وفي الحلل السندسية أنه توفي بسفاقس .

فقال الدكتور عبدالله: هل تشك في علمائنا وفي فتاواهم؟ .

قلت: ومادليلك على هذا الشّك؟. ثم التفتّ إلى المشايخ.. وقلت: هل بدر مني مايدعو إلى الشك التي أوجبت هذا القول؟. فكان الجواب بالإجماع: النفي .

قلت: ولكي أنفي الشك عني، وعن علمائنا في بلادي، فإننا نحترمهم ونجلهم، ونصوّب كل فتوى تصدر عنهم، يدعمها الدليل من الكتاب الكريم، والصحيح من سنة رسول الله على ولكن الوصول إلى مابدأنا الحديث من أجله، مقروناً بها يدعمه، يحتاج إلى شيء من الأناة والصبر.

ومن باب استعجال الجواب: أطرح على الجميع هذا السؤال: هل يمكن أن يفتي العلماء على معتقد لم يوجد صاحبه الذي ينسب المعتقد إليه بعد، أو الحكم على ملّة من الملل لم تظهر بعد؟؟!! .

قالوا جميعاً: لا . . ولم يعرف هذا، إلا ماجاء عنه إخبار من رسول الله على الله وهذا من معجزات النبوة، وفي الغالب يأتي بالوصف دون المسمى .

قلت: موجهاً الكلام لمحدّثي: الست تعتقد ويعتقد غيرك أن الوهابية، أول من أنشأها محمد بن عبدالوهاب في نجد؟ . قال: بلي .

قلت: إن الشيخ محمد بن عبدالوهاب، عندما أفتى اللّخمى، وغيره من علماء المالكية في الأندلس. وفي الشمال الإفريقي، كان اكثر من اثنين وعشرين من أجداده لم يولدوا بعد، باعتبار أن المتوسط لكل قرن ثلاثة جدود، كما أن بين وفاة عبدالوهاب بن رستم ووفاة الشيخ محمد بن عبدالوهاب مايقرب من واحد وثلاثين جداً. وعلماؤكم، وعلماء المسلمين لايعلمون الغيب، وننزههم عن الكهانة والسحر، وعن القول في أمر

لاَيعلمونه، يقول سبحانه ﴿ قُللَّايعَ لَوُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَمُا يَشَعُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (١)

قال: أوضح أكثر. . ! ! .

قلت: إن الشيخ محمد بن عبدالوهاب ولد عام ١١١٥هم، ومات سنة المعيار، ونقل المعيد، وبينه وبين أحمد الونشريسي الذي الله كتاب المعيار، ونقل الفتوى عن اللّخمى \_ كها مرّ بنا \_ مئتان واثنتان وتسعون سنة «٢٩٢» وفق تاريخ الوفاة، كها أن بين الشيخ محمد بن عبدالوهاب وبين اللّخمى. وهو صاحب الفتوى سبعهائه وثهانية وعشرون عاماً «٧٢٨» وفق تاريخ الوفاة، وفق ماسجل الشيخ أحمد لوفاة كل منهها.

ويقاس على هذا كل من أفتى ، من علماء الأندلس وشمال أفريقيا عن تلك الوهابية . .

قال: هل يمكن أن توضح أكثر لماتعني . . بدليل مقنع؟ .

قلت: لم يهتم علماء الشمال الأفريقي والأندلس، بالفتاوى عن الوهابية والتحذير منها، إلا لأنها موجودة عندهم بخلاف ديار المسلمين الأخرى، التي وضّح فرقها الشهرستاني في كتابه الملل والنحل(٢). وابن حزم في كتابه الملل في الملل والأهواء والنحل(٣).

وفي موضوعنا: ألا يوجد عندك كتاب: الفرق الإسلامية في شمال أفريقيا، الذي الله الفرنسي: الفردبل، وترجمه للغة العربية: عبد الرحمن بدوى؟... وهو جزء واحد.

<sup>(</sup>١) سورة النمل آية ٦٥

<sup>(</sup>٢) يراجع هذا الكتاب وهو جزءان، حيث لاتوجد فيه فرقة باسم الوهابية .

<sup>(</sup>٣) يراجع هذا الكتاب وهو ٤ أجزاء، حيث لاتوجد فيه فرقة باسم الوهابية .

قال: هاهو موجود.. ثم قام وأحضره.

قلت: فلنقرأ في آخره، حرف الواو.. فقرأ أحدهم: الوهبية أو الوهابية: فرقة خارجية أباضية أنشأها عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم، الخارجي الأباضيّ، وسميت باسمه وهابية. الذي عطّل الشرائع الإسلامية، وألغى الحج، وحصل بينه وبين معارضيه حروب. إلى أن قال: المتوفى عام ١٩٧هم، بمدينة تاهرت بالشال الأفريقي، وأخبر بأن فرقته أخذت هذا الاسم: لما أحدثه في المذهب من تغيرات ومعتقدات، وكانوا يكرهون الشيعة، قدر كراهيتهم لأهل السنة «١». وكان الفرد هذا قد تحدث في كتابه المنوه عنه: عن الفرق الإسلامية في الشمال الأفريقي من الفتح العربي حتى وقت المؤلف في العصر الحاضر تقريباً.

وعبدالوهاب بن رستم قد اختلف في تاريخ وفاته، عند من كتب عنه، ويرى الزركلي في الأعلام أن وفاته نحو ١٩٠هـ «٢».

عند ذلك قلت له وللحاضرين: هذه هي الوهابية التي فرّقت بين المسلمين، وصدرت بشأنها فتاوى من علماء وفقهاء الأندلس وشمال أفريقيا، كما تجدون في كتب العقائد عندكم، وهم محقون فيما قالوا عنها.

أما دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب التي ناصرها الإمام محمد بن سعود \_ رحمها الله \_ السلفية التصحيحية، فهي ضد الخوارج وأعماهم، لأنها قامت على كتاب الله، وماصح من سنة رسول الله ﷺ، ونبذ مايخالفهما وهم من أهل السنة والجماعة .

والشبهة التي انتشرت في ديار الإسلام، قد روّجها أعداء الإسلام والمسلمين من مستعمرين وغيرهم، لكي تبثّ الفرقة في صفوفهم، فقد كان

<sup>(</sup>١) انظر ص ١٥٠ من هذا الكتاب، ومن ص ١٤٠ إلى ص ١٥٢ منه .

<sup>(</sup>٢) الأعلام للزركلي ط ٥ «دار العلم للملايين ٥: ١٩٨».

المستعمرون يسيطرون على غالب العالم الإسلامي ذلك الوقت، وهو وقت عنفوانهم، ويعلمون من واقع حروبهم الصليبية، أن عدوهم الأول في تحقيق مآربهم: الإسلام الخالي من الشوائب، وتمثّله السلفية، ووجدوا ثوباً جاهزاً، ألبسوه هذه الدعوة تنفيراً، وتفريقاً بين المسلمين \_ لأن مبدأهم فرّق تسد \_ ، حيث أن صلاح الدين الأيوبي رحمه الله لم يخرجهم من ديار الشام إلى غير رجعه، إلا بعد أن قضى على دولة الفاطميين \_ العبيديين الباطنيين \_ من مصر (۱)، ثم استقدم علماء من أهل السنة من الشام، ووزّعهم في الديار المصرية، فتحوّلت مصر من التشيّع الباطنيّ، إلى منهج أهل السنة، الواضح دليلًا وعملًا واعتقاداً.

فالمستعمرون خافوا من إعادة الكرّة، بعدما رأوا دولة التوحيد السنّية، التي قادها الإمامان: محمد بن عبدالوهاب، ومحمد بن سعود، ثم من جاء بعدهما، تتسع أعمالها، ويكثر المستجيبون لما تهدف إليه هذه الدعوة، ومعلوم لديكم أن المستعمر مادخل بلداً اسلامياً إلا حاول أقصاء أهل السنة، وتقريب أهل الأهواء والبدع، لأنهم مطيته فيها يريد عمله في ديار الإسلام.

كنت اعتقد أن هذا الجواب فيه إقناع . . لكن طرح أحدهم سؤالاً قال فيه : ألا يكون محمد بن عبدالوهاب، قد أخذ منهج السابقين، وأحياه من جديد، واتبع طريقتهم؟! .

قلت: أولاً لبعد الاتصالات بين المكانين، فإن المعلومات لاتصل، ولم يكن لدعوة عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم ذكر في تاريخ الجزيرة العربية، بل كما مرّ بنا، لم يكن لها تصنيف عند الدارسين والراصدين للملل

<sup>(</sup>١) يراجع في هذا تاريخ الطبري، والكامل لابن الأثير .

والنحل والأهواء، كالشهرستاني وابن حزم، ولافي ردود ابن تيمية، وابن رستم مات قبل هؤلاء بزمن. ممايدل على أن دعوة عبدالوهاب بن رستم «الوهابية» لم تتعدّ الشمال الأفريقي، والأندلس قبل ضياعها.

ثانياً: أن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، تختلف عن دعوة جميع الفرق، المخالفة لكتاب الله وسنة رسوله على المها دعوة تجديدية على منهج السلف الصالح، ولم يأت بشيء يخالف ذلك.

ثالثاً: تسمية الدعوة التي قام بها الشيخ محمد «وهابية» نسبة إليه خطأ لغوي، لأن والده لم يقم بها. وإلاّ لاشترك في هذه النسبة الوالد وأولاده، ومحمد واحد منهم لتصبح نسبة مشتركة.

رابعاً: الشيخ محمد بن عبدالوهاب، في دعوته لايوافق الخوارج الأباضية في آرائهم، ولاغيرهم من الفرق التي ذمّها علماء أهل السنة منذ نشأت في ديار المسلمين وكتبه ورسائله توضح ذلك .

خامساً: أما مانسب إليه من أمور، فسوف آتى بشواهد \_ إن رأيتم في الوقت متسعاً \_ من كلامه وكلام تلاميذه بالتبرىء ممانسب إليه كذباً وزوراً، ويقول في كلامه: سبحانك يارب هذا بهتان عظيم. فكيف ينسب للإنسان شيء هو يتبرأ منه؟؟!! .

لكن سوف نستكمل الحوار، ولعلنا نجد في هذه المكتبة \_ بحول الله \_ مايزيل ماعلق بالأذهان من شبهة؟ والحكمة ضالة المؤمن .

ثم قلت: ولعلنا نجد عندكم: كتاباً تاريخياً عن منطقتكم اسمه: تاريخ شمال أفريقيا من تأليف: أحد الغربيين في فرنسا. واسم المؤلف: شارلى أندرى، وقد ترجمه إلى اللغة العربية: محمد مزالى رئيس وزراء تونس الأسبق، والبشير بن سلامة.

قال الدكتور عبدالله: نعم موجود. . فأحضره وهو ثلاثة أجزاء .

وباستعراض الفهارس: قرأنا في الجزء الثاني، عن ممالك الخوارج، ومن ضمنها مملكة تاهرت، التي هي الدولة الرستمية، حيث توسع المؤلف في الحديث عن معتقداتها وآتساعها ومعالمها الحضارية، وتسميتها بالوهابية، نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم، الذي خالف أهل ملّته، كها أبان في عشر صفحات، بأن هذه الوهابية \_ الرستمية \_ تخالف أهل السنة في المعتقد(١).

ثم قلت: ولعلك تحضر أيضاً: كتاب: المعرب الكبير، العصر العباسي للدكتور: السيد عبدالعزيز سالم، إن كان موجوداً في هذه المكتبة .

قال: نعم موجود. . ثم أحضره .

فقرأنا سوياً بعد احضاره، في الجزء الثاني عن الدولة الرستمية، في مدينة تاهرت بالمغرب: أن عبدالرحمن ابن رستم، وهو من أصل فارسي، عندما أحسّ بدنو أجله في عام ١٧١ه-، أوصى لسبعة من خيرة رجال الدولة الرستمية، ومن بينهم ابنه عبدالوهاب، ويزيد بن فنديك. وقد بويع عبدالوهاب، عاترتب عليه نشوء خلاف بينه وبين ابن فنديك.

وقد انقسمت الإباضيّة التي هي ديانة ابن رستم ومن معه، حيث نقلها من المشرق إلى المغرب إلى فرقتين: الوهابية نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم، والنكارية، ودارت بين الطرفين معارك ومقاتل، تنهزم فيها النكارية، إلى أن قتل زعيمها: ابن قنديرة وفي حالة ضعف من النكاريّة، انضم إليهم الواصلية المعتزلة.

<sup>(</sup>١) انظر هذا الكتاب الجزء الثاني من ص ٤٠، ٥٠. . وفي مواطن أخرى .

ثم قال: وقد عزم عبدالوهاب هذا على الحج في آخر حياته، إلا أن أتباعه نصحوه بالبقاء في «نفوسة» خوفاً عليه من العباسيين «١» .

ثم قلت: ولو رجعنا إلى كتاب الفردبل، عن الفرق الإسلامية في الشيال الأفريقي، من الفتح الإسلامي حتى اليوم.. لوجدناه في موضع آخر يقول: الخوارج الوهبيين المذين سموا نسبة إلى عبدالله بن وهب الراسبي، الذي قاتله علي بن أبي طالب رضي الله عنه في النهروان هم: خوارج أباضية، وعن انقسامهم قال: بأن أباضية المغرب، في تاهرت منهم، وهم المذين كانت دولتهم الرستمية في شيال أفريقيا، وكانوا أشد الفرق تعصباً. واتباع عبدالوهاب بن رستم، الذي سميت فرقته بالوهابية نسبة إليه، لما أحدثه في المذهب من تغييرات ومعتقدات.

وقد تحدث في هذا الأمر قرابة أثنى عشرة صفحة ، وأخبر أنهم يكرهون أهل السنة «٢».

ثم قلت: من هذا الرصد وغيره في كتب العقائد والسير، في تاريخ شمال أفريقيا، يبرز أمام طالب الحقيقة، ماحرص عليه الكاتبون من تفنيد لمعتقدات خوارج الأباضية الرستميين، الذين منهم الوهابيون \_ نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم \_، منذ خرجت هذه الفرقة في القرن الثاني الهجري، حيث أكّدت ذلك جميع المصادر.

والشيخ محمد بن عبدالوهاب، الذي قام بدعوته للقضاء على الشوائب التي أدخلت على الإسلام في صفائه ونقاوته، رغبة منه في تصحيح العقائد، وتنقيتها من مداخل الشرك والبدع، مثلها سار من قبله دعاة منهم أحمد بن

<sup>(</sup>۱) انظر هذا الكتاب ج ۲ ص ٥٥١ ـ ٥٥٧ طباعة دار النهضة العربية بيروت، وفيه معلومات أشمل عن عبدالوهاب هذا ودولته، وذكر أن وفاته كانت عام ٢١١هـ.

<sup>(</sup>٢) يراجع الفرق الإِسلامية في الشهال الأفريقي ص ١٥٠ .

حنبل، وشيخ الإسلام ابن تيمية في الشام، والعزبن عبدالسلام في مصر، وغيرهم. . كلهم وغيرهم من أئمة الإصلاح والتجديد، يخالفون ملل الخوارج، ومايدعون إليه من معتقدات واعتزال، وبدع، تخالف مادرج عليه أهل السنة والجهاعة، وهذا مرصود في كتب: الملل والأهواء والنحل.

فحصل بحمد الله الاقتناع، خاصة بعد أن تردد اسم الوهابية في مصادرهم التاريخية والعقدية، مراراً مع ايضاح نهاذج ممايدعون إليه. لكنني أحببت ترسيخ هذا المفهوم عندهم، بهالا يدع مجالاً للشك، ولكي يستفيد منه من يطلع عليه عند تدوينه، وفقاً لكلام البلاغيين: زيادة المبنى، زيادة في تمكين المعنى.

فقلت: مارأيكم إذا اتسعنا مع المصادر، وبرز أمامنا من الحقائق التاريخية زيادة عما ذكر، مايدل على أن علماء بلادكم وحكامها قد اهتموا بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، عندما حرص آل سعود على نشرها، وتبليغها لحكام المسلمين بالمكاتبات، وبعث المندوبين اقتداء بأسلافنا في أداء الأمانة، وتبليغ ماقاموا من أجله، أخذاً من قول الله سبحانه: ﴿ وَإِنَّهُمُ اللَّهُ مُنْ وَلِي اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مُنْ وَلِي اللَّهُ سَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ

وعلماؤه بالتَّقصيِّ والمحاورة، ثم اقتنعوا بسلامة هذه الدعوة .

قالوا: نعم. . نريد المزيد، بالشيء المفيد، المقنع والموثّق. .

قلت: سوف يكون ذلك إن شاء الله.

ثم قلت: لعلكم تعلمون أن الإمام سعود بن عبدالعزيز \_ وهو الإمام الثالث من الدولة السعودية الأولى \_ قد بعث بعد مادخل مكة في عام الثالث من الدولة شمال أفريقيا: تونس والمغرب الأقصى وغيرهم،

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آيه ٤٤

يشرح فيها حقيقة التوحيد وأصول الدين الذي جاء به الرسول محمد عليه صافياً نقياً من الأمور التي أدخلت عليه، وبلّغه للناس بصدق وأمانه، عليه من ربه أفضل الصلاة وأزكى التسليم، وهي رسالة من ثلاث صفحات، حسبها نشرتها مجلة المانية اسمها إسلاميكا « islamiga »، مع دراسة باللغة الألمانية، لما تعنيه الدعوة التي قاموا بها، من أحد المستشرقين (١).

وكانت هذه الرسالة توضح بمحتواها ونصّها العربي؛ ماقام به الإمام سعود ووالده من قبل، من عمل وفق أمر الله وأمر رسوله عِلَيْ بالدعوة إلى دين آلله على نور من الله ، ليزيل ماقد يكون علق بالأذهان من أكاذيب قيلت عن الـدعـوة، ونفاها الشيخ محمد بن عبدالوهاب، قبل وفاته [١١١٥ -١٢٠٦ه-]، وفي ردوده بقوله: سبحانك هذا بهتان عظيم، وقبلنا كُذِب على صفوة الخلق عليه الصلاة والسلام كما في رسالته رحمه الله لعبدالله بن سحيم وهو من المعارضين له، وفي رسالته إلى عالم بغداد الشيخ عبدالرحمن السويدي رحمه الله تعالى: بعد أن بين لهذا الأخير عقيدته، ومايدعو الناس إليه من اخلاص العبادة لله تعالى، وإنكار مافشا في الناس من أمر الشرك، من دعاء الأموات، والإلتجاء إليهم من دون الله تعالى قال: فقام بسبب هذه الدعوة من عارضنا في ذلك، وافترى علينا الكذب \_ إلى أن قال:\_ فإنى ألزمت من تحت يدى بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، وغير ذلك من فرائض الله، ونهيتهم عن الربا وشرب الخمر وأنواع المنكرات، فلم يمكّن الرؤساء القدح في هذا وعيبه، لكونه مستحسناً عند العوام، فجعلوا قدحهم وعداوتهم فيها آمر به من التوحيد، وأنهى عنه من الشرك، ولبسوا على العوام: أن هذا خلاف ماعليه اكثر الناس، وكبرت الفتنة جداً، وأجلبوا علينا بخيْل الشيطان ورجله، منها: اشاعة البهتان بها يستحي العاقل أن

<sup>(</sup>١) تراجع هذه المجلة المجلد ٧ عام ١٩٣٥م .

يحكيه، فضلاً عن أن يفتريه، ومنها ماذكرتم: أتى الكفر جميع الناس إلا من اتبعني، وأزعم أن أنكحتهم غير صحيحة، وياعجبا كيف يدخل هذا في عقل عاقل؟ هل يقول هذا مسلم أو كافر أو عارف أو مجنون؟؟!!. وبعد أن عدد أموراً كثيرة ممانسبت اليه قال: والحاصل: أن ماذكر عنّا من الأسباب غير دعوة الناس إلى التوحيد والنهي عن الشرك، فكله من البهتان، وهذا لو خفي على غيركم ماخفي عليكم (١).

ثم قلت: ومن رغبة الحكام والعلماء في المغرب، التّقصي، نرى الحقيقة التالية: \_

حيث قام بمحاربة البدع في بلاده، كما حارب تشعب الطرق الصوفية، ودعا إلى الإجتهاد، وإلى انتشار السنة، لأنه ذلك الوقت من أقوى الحكام المسلمين، ولأن بلاده قد اكتوت بنيران: الباطنية العبيدية، وأصحاب البدع مع تفشى الجهل، والوهابية الرستمية الخارجية الباطنية، علاوة على الغزو الصليبي للشمال الأفريقي، بعد سقوط الأندلس في أيدي الأفرنج.

وقد ذكر محمد جُمْعه في كتابه: انتشار دعوة الشيخ محمد بن عبدالله العلوي، فيها يتفق عبدالوهاب، أموراً من أعمال سيدي محمد بن عبدالله العلوي، فيها يتفق

<sup>(</sup>۱) انظر هذه الرسالة ورسالته رحمه الله إلى عبدالله بن سحيم ورسالة ابنه عبدالله في تكذيبهم لما نسب إليهم كتاب: البيان والإشهار للشيخ فوزان السابق رحمه الله ط الأولى عام ١٣٧٢هـ ص ٨٢ - ٨٤. ورسائل الشيخ طباعة جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية بمناسبة اسبوع الشيخ محمد ابن عبدالوهاب مجلد الرسائل الجزء الخامس .

مع دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وحرصها على تنقية التوحيد من البدع والشرك مع الله «١».

هذا السلطان هو الذي وصفه المؤرخ الفرنسيّ: شارلى جوليان، في كتابه: تاريخ أفريقيا الشهالية الذي ترجمه إلى اللغة العربية: محمد مزالي والبشير بن سلامة الذي مرّ بنا ذكره قبل قليل.

فقرأنا في الجزء الثاني قوله: وكان سيدي محمد، وهو التقي الورع، علم بواسطة الحجيج، بانتشار الحركة الوهابية في الجزيرة العربية، وتأييد آل سعود لها، وقد أعجب بعباراتها، وكان يؤثر عنه قوله: «أنا مالكي المذهب، وهابي العقيدة»، وقد ذهبت به حماسته، الدينية، إلى الإذن بإتلاف الكتب المتساهلة في الدين، والمحللة لمذهب الأشعرية، وتهديم بعض الزوايا"،

٢- أما مؤرخ المغرب الأقصى: أحمد الناصرى، فإنه توسّع في الجزء الثامن من كتابه التاريخيّ: الاستقصاء في تاريخ المغرب الأقصى – ولابد أن يكون موجوداً ضمن محتويات هذه المكتبة – . فقال: نعم .

فلما أحضره فتحنا على أحداث عام ١٢٢٦هم، فإذا هو يقول: في هذا العام حجّ جماعة من المغاربة، صحبه المولى إبراهيم بن السلطان المولى سليمان، سلطان المغرب، الذي خلف والده السلطان: سيدي محمد بن عبدالله العلويّ، فقال ابنه المولى إبراهيم ومن معه: مارأينا من ابن سعود مايخالف ماعرفناه من ظاهر الشريعة، وإنها شاهدنا منه، ومن أتباعه مابه الإستقامة والقيام بشعائر الإسلام، من صلاة وطهارة، وصيام ونهي عن المنكر، وتنقية الحرمين من الآثام(٣) ثم قلت لهم: هل من شهد له وأتباعه المنكر، وتنقية الحرمين من الآثام(٣) ثم قلت لهم: هل من شهد له وأتباعه

<sup>(</sup>١) يراجع هذا الكتاب طباعة دارة الملك عبدالعزيز بالرياض.

<sup>(</sup>٢) تاريخ أفريقيا الشمالية المنوه عنه ٢: ٣١١ .

<sup>(</sup>٣) الاستقصاء لأخبار المغرب الأقصى للناصري ٨: ١٢٠ .

المولى إبراهيم بن السلطان سليهان، ومن معه من علماء، بعد المناقشة في مكة أثناء الحج عام ١٢٢٦هم، حيث قال الناصري عن الطريقة المتبعة في الركب النبوي الذي جرت العادة بخروجه من فاس، على هيئة بديعة من الاحتفال، وكانت الملوك تعتني به، وتختار له أصناف الناس من العلماء والأعيان والتجار والقاضي وشيخ الركب، وغير ذلك مما يضاهي ركب مصر والشام "١".

هذا الركب بعلمائه ووجهائه بعد مناقشته مع الإمام سعود والعلماء ، هل يتفق مع عبدالوهاب بن رستم الخارجي الأباضي ، صاحب الوهابية الأساسية التي جاءت عنها الفتاوى ، أم أنها فرية من أعداء دين الإسلام ، وصدّقها بعض المسلمين دون تمحيص ولا روية ، ولارجوع للكتب التاريخية والعقديّه الموثقة؟! .

قالوا جميعاً: نحن معك واقتنعناا. . لكن كيف غاب على كثير من الباحثين، مارصد في مصادرنا ممالا يقبل الشّك . .

قلت: ولكي أزيدكم، ويستفيد منه من يطلع عليه من بعدنا، فإن الناصري في تاريخه هذا، قد غطى حيزاً كبيراً من أخبار هذه الدعوة، بأكثر من عشر صفحات، وسوف أزيدكم من قوله، وهو من المؤرخين الموثوقين عندكم، وتاريخه من مصادر بلادكم المهمة. قالوا: نعم. قلت: يقول الناصري عن السلطان سليهان بن محمد بن عبدالله العلوي، الذي بويع في فاس في حدود عام ١٢٢٦ه-، وقد كان معاصراً للإمام عبدالله بن سعود، ووالده الإمام العالم سعود بن عبدالعزيز، الذي دخل مكة المكرمة في المرة الأولى حاجاً عام ١٢١٤ه-، الموافق لعام ١٧٩٩م، بأنه أراد أن يتحقق من

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ١٢١ .

ابن سعود ومايدعو إليه، فأرسل ابنه المولى إبراهيم في جماعة من علماء المغرب وأعيانه، ومعه جواب من والده فوصلوا إلى الحجاز، وقضوا المناسك، وزاروا الروضة الشريفة، كل هذا على الأمن والأمان، والبرّ والإحسان، ثم أردف الناصري قائلاً: حدثنا جماعة وافرة ممن حج مع المولى إبراهيم في تلك السنة، أنهم مارأوا من ذلك السلطان \_ يعني الإمام سعود \_ مايخالف ماعرفوه من ظاهر الشريعة، وإنها شاهدوا منه، ومن أتباعه غاية الاستقامة، والقيام بشعائر الإسلام من صلاة وطهارة، وصيام ونهي عن المنكر الحرام، وتنقية الحرمين الشريفين من القاذورات والآثام، التي كانت بها من غير نكير، وأنه لما اجتمع بالشريف المولى إبراهيم، أظهر له التعظيم الواجب نكير، وأنه لما اجتمع بالشريف المولى إبراهيم، أظهر له التعظيم الواجب للل البيت الكريم، وجلس معه كجلوس أحد أصحابه وحاشيته، وكان الذي تولى الكلام معه الفقيه القاضي: أبو اسحاق إبراهيم الزّرعيّ، فكان من جملة ماقاله ابن سعود لهم: إن الناس يزعمون أننا نخالفون للسنة من جملة ماقاله ابن سعود لهم: إن الناس يزعمون أننا نخالفون للسنة المحمدية، فأي شيء رأيتمونا خالفناه من السنة، وأي شيء سمعتموه عنا قبل اجتماعكم بنا؟؟

فقال له القاضي: بلغنا أنكم تقولون بالإستواء الذاتي، المستلزم لجسمية المستوى فقال له: معاذ الله، إنها نقول كها قال الإمام مالك رحمه الله: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة، والإيهان به واجب. فهل في هذا نحالفة؟! قالوا: لا . وبمثل هذا نقول أيضاً، ثم قال القاضي الزرعي له: وبلغنا أنكم تقولون: بعدم حياة النبي على وحياة إخوانه من الأنبياء، عليهم الصلاة والسلام في قبورهم . فلم سمع ذكر النبي على التعد ورفع صوته بالصلاة عليه وقال: معاذ الله، إنها نقول: إنه النبي على قبره، وكذا غيره من الأنبياء، حياة فَوْقَ حياة الشهداء .

٣- ثم في نهاية هذا الحديث قال الناصريّ: وأقول إن السلطان المولى سليهان رحمه الله، كان يرى شيئاً من ذلك، ولأجله كتب رسالته المشهورة، التي تكلم فيها عن حال متفقّرة الوقت \_ ويعني بهم رهبنة الصوفية \_ وحذّر

فيها رضي الله عنه، من الخروج عن السنة، والتّغالى في البدعة، وبين فيها آداب زيارة الأولياء، وحدّر من غلوّ العوام في ذلك، وأغلظ فيها مبالغة في النصح للمسلمين، جزاه الله خيراً.

كما قال: إن المولى سليمان قد حدّد خطبة تحتّ على التوحيد، ومحاربة البدع، وأمر بتوزيعها على مساجد الجمعة، كما أمر بإغلاق زوايا الصوفية. (١).

وبعد الحوار الذي دار في أمور كثيرة ممانسب لهم، قال النَّاصري: ثم قال، صاحب الجيش: هذا ماحدّث به أولئك المذكورون، سمعنا ذلك من بعضهم جماعة، ثم سألنا الباقي أفراداً فاتفق خبرهم على ذلك(٢).

ثم قلت: هذه بعض الحقائق المقرونة بالحوار والرّصد، وكما وعدتكم بعدم الخروج عما هو في محيط منطقتكم، حيث نشأت الوهابية الحقيقية، وحيث لُبِّس عليكم وعلى كثير من المسلمين، أمر وحقيقة دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، التي قام بنشرها آل سعود .

وإلا فإن الشيخ محمد، كما يتضح من رسائله وردوده التي طبعتها جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية كما مرّ بنا نماذج منها، فيها نفي وتفنيد، لما الصق بدعوته من تهم وأكاذيب، لم يقلها، بل قد نفاها وكرر مراراً القول: هذا بهتان عظيم. (٣).

<sup>(</sup>١) الإستقصاء ج ٨ ص ١٢١ \_ ١٢٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) يراجع في هذا الجزء الخامس من مجموع الشيخ محمد بن عبدالوهاب الذي نشرته جامعة الإمام وهو خاص بالرسائل والردود .

فكيف يصدّق العاقل، ماقيل من أمور هو في حياته سمعها ونفاها، كما نفاها تلاميذه من بعده. وهذا كتابه: كتاب التوحيد، وشرحه فتح المجيد، وتيسير العزيز الحميد، اقرأوها بتمعّن، وتدقيق، فإن رأيتم فيها شيئاً يخالف ماجاء عن رسول الله عليه المحيد، والقواعد الأربع، وآداب المشي رسائله: ثلاثة الأصول، وكشف الشبهات، والقواعد الأربع، وآداب المشي إلى الصلاة وغيرها.

٤- أما الدكتور عباس الجرارى، وهو من هنا من المغرب، ـ ولست أدرى هل اطلعتم على محاضرته في عام ١٣٩٩هـ، بجامعة الرياض \_ جامعة الملك سعود حالياً ـ التي قال فيها: إن التيّار السلفى في المغرب، قد ظهر مرة أخرى في بداية القرن الرابع عشر الهجري، حيث وجّه السلطان الحسن عام ١٣٠٠هـ، رسالة إلى الشعب المغربي، وقد نوّه عن هذا الناصري أيضاً، كها حصل مثل ذلك عام ١١٨٥هـ، عندما أرسل الإمام عبدالعزيز بن محمد، الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله الحصين، إلى والي مكة آنذاك لمناظرة علماء مكة، فكان من علماء مكة المشايخ: يحيى بن صالح الحنفي، وعبدالوهاب بن حسن التركي مفتى السلطان، وعبدالعزيز بن هلال، فتفاوضوا في ثلاث مسائل، وقت المناظرة ظهرت منها لهم الحقائق المقنعة بسلامة هذه الدعوة.

ثم قلت: إن علماء مكة ذلك الوقت عندهم شبهة كما هي لدى علماء المغرب وغيرهم، حسبما يتردد من إشاعات، ومايصلهم من أكاذيب وافتراءات ينشرها المغرضون.

وبعد مادخل الإمام سعود بن عبدالعزيز مكة ثانية، جرت مناظرات، وإجابات على تساؤلاتهم، وكان من علماء نجد: الشيخ عبدالعزيز الحصين، والشيخ حمد بن ناصر بن معمر، الذي عينه الإمام سعود قاضياً

ومفتياً بمكة حتى توفي بمكة بعد ذلك. فحصلت القناعة من علماء مكة، وصدر بهذا وثيقة وقعها الجميع بنفى الشبهات، والأكاذيب حول الدعوة، وطبعت عده مرات.

ثم في عهد الملك عبدالعزيز، بعد مادخل مكة عام ١٣٤٣هـ، حصل مثل ذلك. . مماأوجد قناعة بسلامة منهج الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله .

وأزيدكم علماً بأن القباب المبنيّة على القبور في مكة، هدمت أيام الشريف عون الرفيق، ماعدا قبر السيدة خديجة، في الفترة مابين الدولة السعودية الثانية، وقيام الملك عبدالعزيز لإعادة الدولة السعودية في دورها الثالث، كان ذلك الهدم بمشورة الشيخ أحمد بن عيسى، وتأييد من الشريف وبعض علماء مكة، ممايدل على القناعة. (١).

ثم قلت: أيها الإخوة، ممادار من نقاش، ومماوجدنا من نصوص، نرى أن الوهابية لعيوبها، نسبتها إلى دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب السلفية، خطأ محض، وأن الوهابية التي صدرت عنها الفتاوى في كتبكم، لاعلاقة لها بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ولاتقارب بينها، لأن الخطّين المتوازيين لايلتقيان.

ذلك أن الشيخ محمد وتلاميذه يمقتون الوهابية الرستمية، كما مقتها علماؤكم من قبل. لأن دعوة الشيخ محمد سلفية، ولايوجد فيها مايخالف كتاب الله، وسنة رسوله على .

كما برز أمامنا: أن علماء المغرب برّأوا علماء الدعوة وحكام آل سعود،

<sup>(</sup>١) تراجع ترجمة الشيخ أحمد العيسي في كتاب ابن بسام علماء نجد خلال ستة قرون الجزء الأول .

الذين ناصروها إحياءً لدين الله، وتجديداً لما اندثر من سنة رسول الله على الله وإماتة للبدعة عندما تناظروا معهم في حج عام ١٢٢٦ه، وظهر لهم كذب مانسب للشيخ والدعاة لدين الله. وعلى هذا بان لنا أن أربعة من سلاطين المغرب الأقصى، اهتموا بهذه الدعوة، وتبنّوا نشرها في بلادهم، وهم:-

١- المولى السلطان: سيدى محمد بن عبدالله العلوي، الذي كان معاصراً للإمام عبدالعزيز بن محمد، وتبلّغ رسالة الإمام سعود.

٢ - المولى السلطان: سليمان بن محمد بن عبدالله العلويّ، الذي أوفد العلماء مع ابنه المولى إبراهيم، وتناقش مع الإمام سعود بن عبدالعزيز، وعلماؤه مع علماء الدعوة .

٣- المولى السلطان: إبراهيم بن سليهان بن محمد بن عبدالله العلوي،
 الذي تسلّم زمام الأمر بعد أبيه السلطان سليهان.

٤- المولى السلطان: الحسن الأول في عام ١٣٠٠هـ، ووقته فترة بين الدولة السعودية الثانية، والدور الثالث لهذه الدولة، الذي قام به الملك عبدالعزيز من خمسة شوال عام ١٣١٩هـ.

كما أن الدكتور محمد تقي الدين الهلالي ـ رحمه الله ـ اهتم بهذه الدعوة ، وهـ وحسني من العـ ائلة المغربية الحاكمة ، وقد كان تيجانياً ، ثم لمّا عرف حقيقة دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ـ رحمه الله ـ حرص على نشرها ، في كل مكان ذهب إلية ، حتى أستقر آخر عمره في المغرب بفاس ، ثم تحول إلى الـدار البيضاء ، حتى توفي رحمه الله ، وقد ألّف رسالة عن التيجانية وبطلانها ، ومثله الشيخ عبدالرحمن الأفريقي الذي كان سنغاليّاً تيجانياً فتركها وألف في ذمّ ماهم عليه .

كما جرت كتابات عديدة عن محاكمة السلفية في المغرب، وعن انتشارها، وتأثر قادتها بعلماء الحجاز ونجد، مِنْ ذلك التاريخ حتى اليوم، وقد ردّ الأستاذ أحمد العمارى الذي حقّق رسالة الوترى وقال: إن تحامله على السلفية تزمت شديد للطرقيّة على حساب السلفية والمحقق مغربيّ.

ثم قلت: أرجو أن يكون في ذلك مقنع وكفاية، وإن أردتم زيادة توضيحية أكثر سواء بنقل آراء العلماء من العالم الإسلامي، أو بوجهات نظر وتحليل المستشرقين من بلاد الغرب، الذين راقبوا الأحداث، وتتبعوا مسيرة الدعوة، فلا مانع . . لكن ذلك يحتاج إلى مصادر قد لاتتوفر هنا .

لذلك اقتصرت على علماء المغرب وحكامهم، لأن طارحي الشبهة الآن مغاربة، حيث يسهل الرجوع للمصادر من هذه المكتبة، وذلك أقرب إلى القناعة، أخذاً من قول علي بن أبي طالب رضي الله عنه: خاطبوا الناس بها يعرفون، حتى لايكذّب الله ورسوله.

وقال صاحبنا: كل ماذكرت مقنع وواقعيّ، وأزال بحمد الله الشبهات التي كانت تثار، فها رأي الإخوة؟. قالوا: هذا صحيح.. ثم أردف قائلاً: لكن كيف أنّ هذه الإجابات المقنعة، بين أيدينا، وسهلة التناول، وغاب عنا استجلاؤها.

قلت له: هذا جوابه عندكم.. وطالب العلم مسئوليته أمام الله عظيمة، فليس هو كالجاهل، الذي يلقى إليه الأمر ويصدّق، إذْ يجب أن لا يحكم طالب العلم على أمر إلا بعد البحث والاستقصاء، فالعاميّ، ونصف المتعلم، إن وجد له عذر، إلا أن طالب العلم، والأستاذ الجامعيّ لا يعذران لأن كلاً منها قدوة لغيره، ولأن طلابه يأخذون عنه، وينتظرون توجيهه، وإزالة الشبهات من أمامهم.

قال: هل من الممكن أن تكتب بهذا الخصوص في صحيفة النور التي تصدر في تطوان بالمغرب مقالًا، قلت: نعم. . ثم بعد أن عدت إلى المملكة بعثت لهم مقالًا موثّقاً بمصادره. .

وبعد أن نشر هذا المقال جاءتني رسائل إجابية وسلبية، عن صدى مانشر عن الوهابية . . . فالذين تحدثت معهم، رغبوا في زيادة المقالة، حتى تصبح رسالة تضم معلومات أوسع، ليمكن طبعها هناك .

وقد استجبت، وتم ذلك ـ بحمد الله ـ وحرصت على عدم الإطالة. . مع الإشارة للمصادر حتى يسهل على راغب الزيادة، والحريص على توسيع المدارك، معرفة الكتب المعينة له في اشباع رغبته .

وقد طبعت هذه الرسالة للمرة الأولى في كتيّب في تطوان بالمغرب، في حدود عام ١٤٠٧هـ، كما طبعت ثانية بعد ذلك بعدة سنوات في الرياض عام ١٤١٣هـ، وقد حقق الله بها فائدة ونفعاً.

وماذلك إلا أن أعداء الإسلام، والراغبين في فرقة المسلمين، وأصحاب المآرب الخاصة؛ أعاذ الله المسلمين من شرهم، قد وجدوا في الوهابية الرستمية ثوباً جاهزاً، البسوه عاجلًا هذه الدعوة السلفية الصحيحة في مقصدها، ودعوتها، خوفاً من تجمّع المسلمين ضدّهم، حيث يريدونهم مثل الجياع الذين يلاحقون من يطعمهم: كالأيتام على مائدة اللئام.

هذا من جانب، وللتنفير وبث العداوات بين أبناء المسلمين من جانب آخر، وليحققوا مآربهم بتوسيع دائرة الخلافات، ولأثارة الشبهات في المجتمع الإسلامي .

وقد كان من المصالح التي تحققت \_ بحمد الله \_ من هذه الرسالة بعد طبعها للمرة الثانية، أن اكثر من شخص من المرموقين، أخبرت عنهم، بأنه

قد مرت بهم مواقف في الجمهوريات الإسلامية المنفصلة، عن الإتحاد السوفيّتي، بعد انحلال الشيوعية، لأن فتوى أنتشرت هناك، مستغلّ مروّجها حماسة السكان اسلامياً، وقصورهم في فهم العقيدة الصحيحة، والمعارف الإسلامية، تقول هذه الفتوى: إن قتل وهابيّ واحد، أفضل من قتل مائة يهودي. حتى صار السلفيّ لايسير منفرداً.

فاجتمع بعضهم، ببعض العلماء وأئمة المساجد هناك. واوضحوا لهم عن الوهابية الرستميّة، وعن حقيقة دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وفق ماجاء في هذه الرسالة، فكان من ذلك جلاء للغشاوة وإزالة للشبهة بتصحيح المفهوم، وقد ترجمت للغات المحليّة هناك فنفع الله بها.

والذي يجب أن يدركه كل مسلم مخلص، أن الأعداء لايكلّون ولايملّون من ترديد شبهاتهم، ولكن المعرفة والتعليم، وردّ الأمور في دين الله إلى أصولها من كتاب الله، وسنة رسول الله على الذين هما وصية رسول الله على أمرهم إذا تمسكوا بهما لن يضلوا "" وهما السلاح لمن يريد أن يجابه مكائد الخصوم وسمومهم.

كما أن الدارسين لهذه الدعوة، خرجوا بنتيجة: ـ

١- أنها ليست حزباً له تنظيهاته. وإنها هي تجديد لدين الله، على خطى
 رسول الله ﷺ وأصحابة الكرام وسلف هذه الأمة الأخيار.

٢- أنها ليست مذهباً يخالف به معتنقوه المذاهب الفقهية المعروفة .

٣- أن الشيخ محمد بن عبدالوهاب، سلفى العقيدة، شأنه شأن كل من يدعو إلى منهج السلف الصالح، في كل عصر ومصر، يدعو إلى توحيد الله، وإخلاص العبادة له سبحانه.

<sup>(</sup>١) يراجع في هذا خطبة رسول الله ﷺ في حجة الوداع .

٤- أما مذهبه في الفروع، فهو على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، مثلما
 أن هناك أحنافاً سلفيون، وشوافع سلفيون، ومالكية سلفيون.

وقد بان لنا من هذا الحوار أن أحد سلاطين المغرب، وهو المولى السلطان: سيدى محمد بن عبدالله العلوي قال عن نفسه: «أنا وهابي العقيدة، مالكي المذهب»(١)، وهو لايقصد الوهابية الرستمية، وإنها يرد بذلك على من وصم دعوة التوحيد الخالص لله، جذا النعت .

ومثله قال: عمران بن رضوان، وهو من علماء بلدة لنجه بإيران في الجهة الشرقية من الخليج: أنا وهابي لمّا بلغته دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وهو حنفي المذهب، وقيل شافعي، وقد مدحها بقصيدة منها هذا البيت:

إن كان تابع أحمد متوهباً فأنا المقرّ بأنني وهابي وهابي والأمير الشيخ الصنعاني: محمد بن اسهاعيل، وهو من اليمن وجيها وعالماً، ومع أن مذهبه الفقهي زيديّ فإنه درس هذه الدعوة وأحبّها، ومدحها ومدح الشيخ بقصيده بدأها بقوله:

سلام على نجد ومن حلّ في نجد وإن كان تسليمي على البعد لا يجدي ومثله الإمام الشوكاني من اليمن أيضا. (٢) .

والشيخ الدكتور محمد تقي الدين الهلالى رحمه الله الذي مرّ بنا ذكره، وهو من علماء المغرب، وحسنيّ ينتمي للعائلة المالكية يقول عن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ضمن قصيدة:

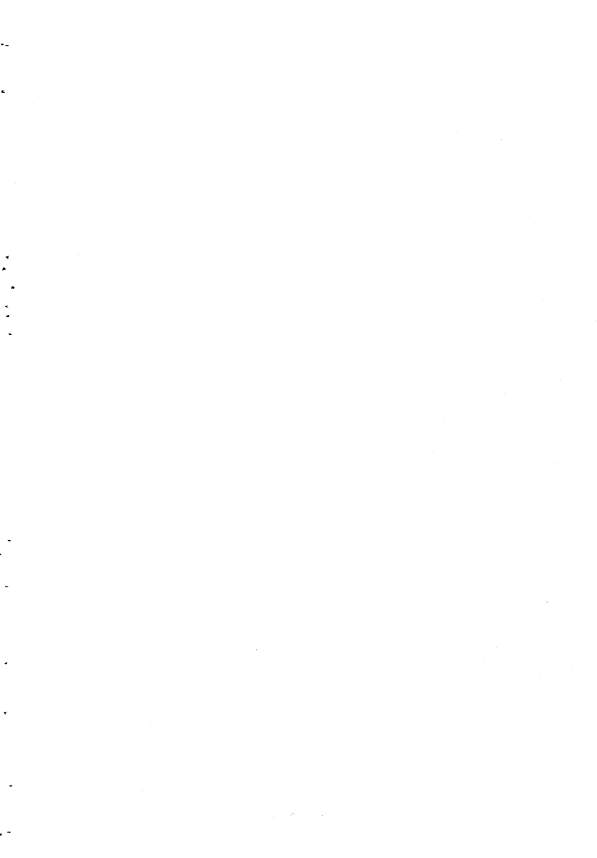
<sup>(</sup>١) انظر تاريخ أفريقيا الشهالية لشارلي جوليان ترجمة محمد مزالي والبشير بن سلامة ٢: ٣١١ . (٢) يراجع في هذا ماذكرِه الشيخ ابن سحهان في الدرر السنية، وبها القصائد. وكتاب الدكتور

<sup>(</sup>۱) يراجع في هذا مادكره السيخ ابن سلحهان في الدرر السلية، وبها الفضائد. وكتاب الدعو عبدالله أبو داهش وهو من أدب الدعوه في جنوب الجزيره ــ رسالة دكتراه .

نسبوا إلى الوهاب خير عبادة فياحبذا نسبى إلى الوهابي

وقد استعنت بالله في إخراج هذه الرسالة المختصرة: «تصحيح خطأ تاريخي حول الوهابية» حتى تسهل القراءة، لأن المطولات في هذا العصر قد لاتقرأ إلا من ذوي الاختصاص، وأرجو أن تتحقق منها الفائدة في إزالة اللبس، وتنقشع الغشاوة التي أراد بها أعداء الإسلام، والراغبون في الإضرار بالمسلمين، بلبلة الأفكار، وبثّ الفرقة. لعل الله أن يصحح المفاهيم، وينير الأذهان وآلله غالب على أمره، ولكن أكثر الناس لايعلمون.

د . محمد بن سعد الشويعر



## المقدمــة

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على اشرف المرسلين سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين وبعد:

فلقد كان بحمد الله لمقالي الذي نشرته منذ أربعة أعوام حول تصحيح مفهوم تاريخي أثر طيب، عن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وأنه لاعلاقة للوهابية الرستمية بالدعوة السلفية التي جددها الشيخ محمد رحمه الله

وقد كانت مبادرة من استاذ كريم بإحدى جامعات المغرب الشقيق طالباً المزيد من التفصيل لذلك الموضوع .

وهذه الرسالة الموجزة ماهي إلا استجابة لمطلبه، وتوضيحاً لمكانة قادة وعلماء المغرب من الرغبة الأكيدة بالدفاع عن هذا الدين، وتحرى الأصوب فيها يتجهون إليه.

وقد حاولت أن تكون وجهة النظر التي أطرح في هذا البحث مستندة على مصدر معتمد في نقل الأحداث. وقد حققت الطبعة الأولى من هذا الكتاب تجاوباً حسناً، ورغبة في استجلاء الحقيقة التي حرصت على تجليتها خدمة للعلم، وأداء للأمانة، وتأليفاً للقلوب في مسيرة الإسلام الخيرة التي رسم معالمها سيدنا محمد بن عبدالله على قبل أربعة عشر قرناً وتوفي بعد ان ترك أمته على المحجة البيضاء ليلها كنهارها لايزيغ عنها إلا هالك. كما قال وهأنذا أقدم للقاريء الكريم الطبعة الثانية من هذا الكتاب مزادة ومنقحة جعل الله الحق رائدنا، والحقيقة منطلقنا، والألفة تجمعنا، والجنة مستقرنا وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

محمد الشويعر الرياض في ١٥/ ٥/ ١٤٠٩هـ . . चं

إذ كان المثل يقول: الناس أعداء ماجهلوا.. فإن بعض الناس أيضاً أعداء ماخالف شهواتهم وتعارض مع مصالحهم الشخصية.

والحكم الفصل فيها يجب أن ينطلق منه الفرد في رأيه وحكمه، هو عرض الأمور على مصدر التشريع السهاوي الذي لايأتيه الباطل، ولايتطرق إليه الشك.

والمسلمون في كل مكان مأمورون قبل انطلاقهم نحو وجهة نظر معينة في أمور العقيدة، وكل ماله صلة بالدين، وقبل القدح أو المدح أن يرجعوا لمصدري التشريع في دينهم وهما:

كتاب الله وسنة نبيه محمد ﷺ .

فمن أتى بشيء يخالفهما نبذ، ومن سار وفقهما قولًا وعملًا أيد ونصر .

هذا حكم فيها يجب أن يكون عليه الفرد المسلم، وهو الوعي والإدراك، والتحليل والتأكيد، بحيث لايكون إمعة ينقل صدى الآخرين، ويستغله أعداء دين الإسلام، وهو لايدري.

وقصة بني المصطلق التي نزل بشأنها قرآن يتلى حيث يقول جل وعلا:

﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُو ٓ أَإِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ إِنبَا ٍ فَتَبَيَّنُو ٓ أَن تُصِيبُواْ قَوْمًا بِحَهَا لَهِ

فَنُصِّبِحُواْ عَلَى مَافَعَلَّتُمْ نَكِهِ مِينَ ﴾ (١) فيها درس عملي للفئة المؤمنة التي تحرص على دينها، وعلاقاتها بإخوانها المؤمنين، بأن تتوثق من كل إشاعة ترمي إلى خلخلة الصف، وبذر الشحناء، وإتاحة الفرصة للفرقة.

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية ٦ .

فها أكثر الأعداء الذين يحاولون الغرر بالمسلمين، وإيجاد مبررات التخاذل، لمباعدتهم عن حقيقة الاسلام وصفائه، وإدخال أشياء على المسلمين في دينهم هي من جذور طقوس الديانة اليهودية والنصرانية، التي أفسدت حقيقة تلك الديانات السهاوية من قبل، بها دخلها من تبديل، في محاولة دؤوبة لبثها في صفوف المسلمين عن طريق بعض عبادهم وعلمائهم.

وهدفهم من هذا أن يتساووا معهم في المعصية والمخالفة ، ليسهل بذلك النفاذ إلى المجتمع ، ثم عن هذا الطريق إدخال أشياء تباعد المسلمين عن الإسلام ، ومع النومن والتساهل تتسع الشقة ، ويكثر البعد ، فيصبح الإسلام غريباً على أبنائه .

يروى عن سفيان الثوري (٩٧ - ١٦١ه-) رحمه الله أنه قال: «من فسد من علماء المسلمين ففيه شبه باليهود الذين معهم علم ولم يعملوا به، ومن فسد من عباد المسلمين ففيه شبه بالنصارى، الذين يعبدون الله على جهل وضلال»، نسأل الله السلامة والعافية (١).

ومن هنا جاءت نقاوة الإسلام في التشريع، وصفاؤه في العقيدة. وسطاً في العمل. ووسطاً في القول، ووسطاً في الاعتقاد، وقمة في العلاقة مع الله، وقد جعل الله أمة الاسلام وسطاً بين الأمم في كل شيء قال تعالى: ﴿ وَكَذَا لِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُ أَلْسَولُ مَهَا لَا الله عَلَى ال

فأمة الإسلام وسط بين رهبانية النصارى، وغلوهم في عيسى عليه السلام اعتقاداً، وفي عبادتهم بالضلال والجهل، واتباعهم لرجال الكنيسة بدون فهم أو مناقشة .

<sup>(</sup>١) بعضهم ينسبه لغياث بن عيينه رحمه الله .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٤٣ وراجع أقوال سيد قطب في الظلال على دلالة الوسط .

وبين تحايل اليهود وكذبهم، وادعائهم على الله جل وعلا، وأنبيائه على الله جل وعلا، وأنبيائه عليهم السلام، بها تصف ألسنتهم، وتعمدهم الضلال والإضلال، وإخفائهم للحقائق العلمية والعقدية في الديانة التي جاءتهم من عند الله على ألسنة الأنبياء والرسل من باب الإفساد والمخالفة.

والتاريخ الإسلامي يشير إلى أن الجهل فشى في المجتمعات الإسلامية في نهاية الخلافة العباسية بعد ماكثرت العجمة، وقل العلم، وتأثر الناس بفلسفة الرومان، وعلوم فارس والهند .

وقبل ذلك وفي أثنائه كان التأثر في أطراف الدولة أكثر، حيث نشأت فرق كثيرة لها معتقدات متباينة، ونهاذج شتى في الاتجاه والهدف، وضع بذورها اليهودي عبدالله بن سبأ الذي أسلم مخادعة، حتى وجد فرصة ملائمة لبث روح الفرقة بين المسلمين في عهد الخليفة الراشد: عثمان بن عفان رضى الله عنه.

ونشأت أول فرقة باسم الفرقة السبأية وهو الذي أسسها .

وقد تحدثت بعض الكتب كالملل والنحل للشهرستاني، والفِصل في الملل والأهواء والنحل لابن حزم، وشيخ الإسلام ابن تيمية في فتاواه وكتبه، عن تلك الفرق، ومتقداتها، وكيفية نشأتها، وماتخالف فيه أهل السنة والجماعة.

ويمتاز ابن تيمية رحمه الله بالرد على بعض تلك الفرق، والتنويه عن معتقدات أصحابها، وأعمال البعض الآخر .

ومن يتتبع الحركات الفكرية العقدية الإسلامية في العالم الإسلامي، منذ ذلك التاريخ، يلمس هذا جيداً، حيث برز الصراع الفكري في المجتمع على أعقاب تعلق بعض المسلمين بفلسفة اليونان، وعلوم فارس والهند.

والمجتمع الإسلامي، لا يعدم وجود أناس يدركون ما تنطوي عليه تلك الأفكار، ومايندس في ثناياها من معتقدات، وافدة على عقيدة الإسلام الصحيحة النقية، فيصححون لمن حولهم ماأدخل في بيئتهم، ومايراد لعقيدتهم لأن جميع الملل والنحل في الأرض تريد أن تضل المسلمين عن دينهم الحق إن استطاعوا. قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّ يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ استطاعوا. قال تعالى: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ يُقَائِلُونَكُمْ حَتَّ يَرُدُوكُمْ عَن دِينِكُمْ إِنِ استطاعوا.

وهذه حكمة أرادها الله في صراع الحق بالباطل، لتسترشد العقول، وتتفهم الأفئدة، فيرجع للصواب من أراد الله به خيراً لأن الحق واضح بالدليل النقلي والعقلي .

وهذا جزء من مهمات الدعوة والتوضيح التي حمل بها بنو إسرائيل. وتخلوا عنها عناداً ومكابرة، فكان لزاماً على علماء المسلمين العارفين، الخائفين من عقاب الله ونقمته، الأنبراء لدعوة الناس إلى المنهج المحمدي في العقيدة والعبادة، وتصحيح المفاهيم العقدية حسبها أمر الله في كتابه. ودعا إليه نبيه الكريم، ثم ماسار عليه أصحابه ومن تبعهم بإحسان امتثالاً، وتطبيقاً.

ولاتعدم كل دعوة سليمة وصحيحة في كل زمان ومكان، وجود أعداء وخصوم، إما عن جهل أو لتعصب شخصي، أو لمآرب خاصة، ومصالح ذاتية «فالهوى يعمي ويصم»، فيحرك تلك النوازع، أمثال هؤلاء، ليشهروا السلاح في وجه الإسلام علانية أو بالإستتار، فيلصقوا التهم ضد الدعاة المخلصين، ويستعينوا بالكذب والافتراء، لبلبلة الأفكار، ثم بوضع الألقاب المنفرة لنزع الثقة من هؤلاء الدعاة، حتى يعمى الأمر على الغالبية

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢١٧ .

العظمي من الناس، وهم العامة الذين لايقرؤون ولايبحثون .

ودعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب السلفية التصحيحية التي نبعت من وسط الجزيرة العربية في القرن الثاني عشر، في وقت كان المسلمون \_ لا في الجزيرة العربية وحدها، بل في كل مكان \_ أحوج مايكونون إليها، لإنقاذهم من الجهل الذي ران عليهم، وتصحيح مفاهيمهم في أمور العقيدة والعبادات، التي أشدها الجهل بأمور الدين، والاقتداء بعلها يجهلون أمور دينهم، كما أخبر بذلك الصادق المصدوق فيها يخشاه على أمته من العلهاء المضلين، الذين يفتون بغير ماأنزل الله فيضلون ويضلون في قوله الكريم: «إن الله لاينزع العلم بعد أن أعطاكموه انتزاعاً، ولكن ينتزعه مع قبض العلهاء بعلمهم فيبقى ناس جهال فيستفتون فيفتون برأيهم فيضلون ويضلون ويضلون

فقد جاءت دعوة الشيخ محمد لإزالة ماعلق بتعاليم الإسلام من شوائب، وتصحيح ماأدخل على التوحيد وخاصة توحيد الألوهية وتوحيد الأسماء والصفات، من مشاركة للمخلوق مع الخالق، في صرف ماهو لله جل وعللا، مقروناً بالمخلوق في العمل والاعتقاد، وتعطيل أسماء الله وصفاته جل وعلا أو نفيها والسير خلف تأويلات ماأنزل الله بها من سلطان.

فصار التوحيد بأقسامه الثلاثة: الربوبية، والألوهية، والأسماء والصفات، مشوباً بهايكدره، حيث دخل عليها في المعتقد والعمل مايصرفها عن حقيقتها، نظراً للتأثر بالمعتقدات البعيدة عن المنهج الذي جاء به

<sup>(</sup>١) رواه البخاري عن عروة عن عبدالله بن عمرو بن العاص .

المصطفى على ، ثم الاقتداء بأصحابها بعد أن بهرهم القول، وأعجبتهم المظاهر والدعوات، لأمثال من قال الله فيهم: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْمَالِ مِن قال الله فيهم: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْمَالِ مِن قال الله فيهم عَلَى مَافِى قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ ٱلْخِصَامِ قَوْلُهُ لِنَ الْمَالَ اللهُ عَلَى مَافِى قَلْبِهِ وَهُو أَلَدُ ٱلْخِصَامِ وَإِذَا تَوَلَّى سَكَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْ لِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴿ () .

وما ذلك إلا لأن النفوس خليت من القاعدة المكينة، وهو العلم والإدراك، بها شرع الله لخلقه، ومعرفة الحكمة من إيجادهم للحياة .

لقد نشأ عن ذلك الضعف العلمي، نقص في الإدراك، وتقليد للأمم الغالبة والمؤثرة، فكثرت الطرق الصوفية التي بدأت برغبة دينية، وحرص على التبتل والمحافظة على الإسلام، فكانت بدايتها طيبة، وهدفها نبيل.

إلا أن الجهل ورغبة التوارث لهذه المكانة الاجتهاعية ، التي جاءت باسم المنصب الديني ، قد جاء برجال لاعلم عندهم ، ولاقدرة لديهم في فهم رأي الشريعة الاسلامية في كثير من الأمور ، وهذا ماكان يخشاه على المته الشريعة الاسلامية في كثير من الأمور ، وهذا ماكان يخشاه على المته الشريعة الاسلامية في كثير من الأمور ، وهذا ماكان المناه على المته الشريعة الاسلامية في كثير من الأمور ، وهذا ماكان المناه المنا

ومن ينظر في إزالة الحجب، ورفع التكاليف، وأعمال المريدين والأقطاب عند أكثر الطرق الصوفية ويربط هذا بالغفران لدى النصارى، ومكانة أصحاب الألقاب في الكنيسة، وطقوس الميلاد وصكوك الغفران، يرى أن أحدهما استمد من الأخر، في هذه الجوانب وفي جوانب أخرى.

ولكي يعود للإسلام نقاوته وصفاؤه من كل شوائب دخيلة عن جهل أو تقليد، سواء من الديانة اليهودية أو النصرانية، أو من جذور الجاهلية، فإنه

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢٠٤ ـ ٢٠٥ .

لابد من الامتثال لأمر الله جل وعلا في مثل قوله سبحانه:

﴿ وَلَنْ تَرْضَىٰ عَنكَ الْمَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ حَقَّىٰ تَنَبِعَ مِلَّتُهُمُّ قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ الْهُدُكَ فَى لَإِن التَّبَعْتَ أَهْوَآءَ هُم بَعْدَ الَّذِى جَآءَكَ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ (١)

وإن علماء المسلمين العارفين بأمور دينهم، فهماً حقيقياً، لهم الذين عليهم دور التوضيح والإرشاد، والتوجيه والتبيين، حسبها يأمرهم بهذا مصدرا التشريع في الإسلام: كتاب الله وسنة رسوله الأمين عليه الصحيحة الثابتة التي خدمنا فيها علماء الحديث المعروفون.

وهذا ما يجب أن يعيه كل داعية ، ويهتم به كل عالم من علماء المسلمين .

وفي تاريخ الدعاة والمصلحين، صفحات مشرقة نتيجة اهتمامهم وانطلاقهم في دعوة الناس من ذلك النبع الصافي الفياض، والمعين الزاخر الذي لاينضب.

والشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله واحد من ذلك الجيش الذي انتهج طريقاً، يتفق مع رسالة الصفوة الأولى من التابعين واتباعهم بإحسان للإصلاح والعلم، فقد أدرك مايعيش فيه مجتمعه من صوفية متطرفة، رغم وفرة العلماء، وماسار عليه أبناء جلدته من تعلق بالقبور التي لاتنفع ولاتضر، وتبرك بالأحجار الجامدة، ووضع الكلام في غير محله.

فكان الناس يتعلقون بتلك الجهادات طلباً للنفع، أو دفعاً للضر، ونسوا أن الله هو النافع الضار القادر على كل شيء، وإن الله لايقبل من العمل إلا ماكان خالصاً لوجهه الكريم.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٢٠ .

لقد شق هذا الأمر عليه، لما فيه من جرأة على الخالق بصرف القلب والعمل إلى غيره، مع أنه هو المنعم والمتفضل سبحانه بكل شيء .

ويمكن وصف حالة المجتمع الإسلامي في كل مكان، ذلك الوقت، وليس في نجد وحدها، بها قاله المؤرخ الأمريكي لوثروب ستودارد بمثل هذه الكلمات:

أما الدين فقد غشيته غاشية سوداء، فألبست الوحدانية التي علمها صاحب الرسالة، سجفاً من الخرافات، وقشور الصوفية، وخلت المساجد من أرباب الصلوات، وكثر عدد الأدعياء الجهلاء، وطوائف الفقراء والمساكين، يخرجون من مكان إلى مكان، يحملون في أعناقهم التعاويذ، ويوهمون الناس بالأباطيل والشبهات، ويرغبونهم في الحج إلى قبور الأولياء، وزينوا للناس التهاس الشفاعة من فناء القبور، وغابت عن الناس فضائل القرآن، فلو عاد صاحب الرسالة إلى الأرض في ذلك العصر، ورأى من كان يدعى الإسلام لغضب.

هذه \_ كها قال الشيخ عبدالله خياط إمام جامع الحرم المكي الشريف \_ شهادة حق من عدو منصف لم يعرف عنه الدخول في الإسلام، يصف واقع الإسلام والمجتمع الإسلامي في القرن الثاني عشر الهجري، وماوصل إليه من الانحطاط والتدني(١).

ويقول الأمير شكيب أرسلان عن هذا المؤرخ: لو أن فيلسوفاً من فلاسفة الإسلام، أراد تشخيص حالة الإسلام في هذه القرون الأخيرة،

<sup>(</sup>١) ضمن مقال نشر لفضيلته في عكاظ في شهر جمادي الأولى من عام ١٤٠٤ هـ. وانظر كتاب الإمام محمد بن عبدالوهاب للأستاذ عبدالله بن رويشد ج ٢ ص ٢٤٥ ـ ٢٤٦ نقلًا عن كتاب «حضارة العالم الإسلامي».

ماأمكنه يصيب المحز، ويطبق المفصل، تطبيق هذا الكاتب الأمريكي استودارد.

ونجد والجزيرة العربية، لم تكن تختلف عن ديار الإسلام في ذلك الوقت، فقد تغلب الباطل على الحق في أكثر ديار الإسلام، وكثرت البدع والخرافات. فالعلماء موجودون ولكنهم لايرشدون الناس للطريق الأقوم، بل أضلوهم وأفسدوا عقائدهم.

وقد ذكر المؤرخان النجديان: حسين بن غنام الأحسائي ثم النجدي المتوفى عام ١٢٥٠هـ، نهاذج مماآلت المتوفى عام ١٢٥٠هـ، نهاذج مماآلت إليه حالة الناس في العقيدة والعبادة في البلاد الإسلامية والعربية، وفي نجد بصفة خاصة بإعتبارهما يعرفان الأمر عن كثب، وعرفا واقع الناس، وماهم فيه.

فابن غنام الذي عاصر الدعوة من بدايتها، وأدرك دور الشيخ محمد ومكانته في نقل الناس، من حال إلى حال، وتفانيه في سبيل الدعوة. قد أحب هذه الدعوة وأرخ لها وانتقل من أجلها من بلدة الأحساء وسكن الدرعية، حيث توفي بها، نراه في كتابه التاريخي يصف البلاد العربية عامة، ونجداً بصفة خاصة، ويضرب الأمثال بانحراف الناس إلى الوثنية بقبر زيد بن الخطاب الذي كان عليه قبة، وله مزار في بلدة الجبيلة قرب الرياض، إلى جانب قبور وقباب أخرى لبعض الصحابة الذين قتلوا في حروب الردة، ثم ذكر ماكان يعتنق الناس عندها من الشرك بالله من دعاء ونذور، وتبرك وتوسل من دون الله، ولم يقتصر الأمر على القبور، بل تعداها إلى الشجر والشياطين(۱).

<sup>(</sup>١) راجع تاريخ ابن غنام ج١ ص٥ ـ ١٨ .

ونأخذ من تاريخ ابن غنام الذي عاصر الأحداث وسجلها فكرة، ومن تاريخ خلفه ابن بشر الذي أدرك كثيراً من مجريات الأحداث، بأن نجداً قد نالها مانال غيرها من بلاد الإسلام، من الانحراف والتدهور العقدي (١)، الذي يحركه أصحاب المصالح، ومشايخ الطرق.

ومن هنا بدأت غيرة الشيخ محمد، وتحركت همته للدعوة، أداء لرسالة المعرفة، وتنفيذاً لما يأمره به العلم، حيث رأى أن العلم لابد أن يقترن بالعمل، وأن من الأمانة توضيح ماخفي على الناس، ومايجب عليهم عمله، ويتحتم عليهم تركه، من أمور هي من الإسلام تركت، وأشياء أدخلت عليه وسارت في حياة الناس على أنها من مستلزمات العقيدة، أو جزء من أوامر الدين، وهم لايدركون الحقيقة.

ذلك أن العلماء المنتفعون، أو الجهلة المتعالمون، ورجال الطرق الصوفية، قد لبسوا الأمر، وأفسدوا المعتقدات، وصرفوا الناس عن الفهم الحقيقي لشرائع الإسلام، ووجهوهم إلى مايحلو لهم في المكتسب الدنيوي، والاستعلاء في السيادة.

فكان يقيناً أن تلقى هذه الدعوة التصحيحية السلفية جحوداً ونكراناً من المقربين العارفين، وتوجساً وخيفة من الآخرين المتطلعين، وعداء من الخصوم وأرباب المصالح.

ومن هنا بدأت الإتهامات تتوافد، والسهام تشرع، والأفكار تعمل لحبك الأكاذيب، واختراع الألقاب المنفرة .

وهـذا شيء ينتظر في كل أمر جديد، وفكر مناهض لما ألفه الناس،

<sup>(</sup>٢) راجع تاريخ ابن بشر: عنوان المجد في تاريخ نجد ج١ ص٣٤ ـ ٣٥، ص٤٤ ـ ٤٥.

وساروا عليه قولًا وعملًا، فقديهاً قال عرب الجاهلية للنبي ﷺ: «إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون «(١) .

لكنه غير مقبول بعد انتهاء فترة الاختبار، وظهور الحجة الساطعة، بعد البلوى والامتحان، وبعد النقاش والحوار، والمداولة والمجادلة.

فقد أثبتت المراسلات الهادئة، والكتابات الهادفة، وآراء العلماء المتزنين المذين حاوروا في مكة مجموعة من علماء الدعوة بأن الإمام سعود بن عبدالعزيز الذي سار على دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله، لم ينتهج أمراً بدعاً، ولم يخالف في دعوته ماصح عن رسول الله على وأن الشيخ محمداً لم يستدل في كتبه بغير الآيات القرآنية الكريمات، والأحاديث النبوية الصحيحة، حسبها دار من حوار بين علماء مكة وعلماء نجد ذلك الوقت، وبين ابن سعود وعلماء نجد من جانب، وعلماء المغرب من جانب آخر عام وبين ابن سعود وعلماء نجد من جانب، وعلماء المغرب من جانب آخر عام المترب كما رصد ذلك في تاريخ المغرب(٢)

وسوف أستعرض في هذا البحث أسهاء بعض العلهاء من نجد، الذين ناوؤوا دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وخرجوا من نجد يحملون العداء للدعوة، والكذب عليها، وتشويهها أمام المسلمين، فاقتنع بكلامهم ودعواهم البعيدون، وتأثروا بمقالاتهم، بينها هم لم يعرفوا عن الدعوة شيئاً من غير هذا الجانب، ولم يدركوا سبب الافتراء عليها ومبررات الكذب والبهتان، ضد الشيخ محمد ودعوته.

<sup>(</sup>١) سورة الزخرف آية ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) راجع في هذا كتاب الإعلام بمن حل بمراكش وأغمات من الأعلام ج١٠ ص٧٠-٧١، وكتاب الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى ج٨ ص١٢٠-١٢٢ . وانظر البيان المفيد فيها اتفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد الطبعة الأولى عام ١٢٤٤هـ .

وقد نلتمس لبعض العلماء في ديار الإسلام عذراً، إذا جاءهم أناس من أبناء المنطقة يجأرون إليهم، ويصفون الدعوة بنعوت قد توافق أهواء في النفوس، أثار بعضها أصحاب المصالح من الدول الاستعمارية، ويحرك ذلك ماعرف لدى العلماء من حسد وتناحر وتعصب، واختلاف.

كما دفعني للحديث في هذا الموضوع: كتاب فقهي قديم على مذهب الإمام مالك، له رغبة كبيرة في نفوس إخواننا المغاربة، وقد طبع حديثاً في بيروت عن طريق دار الغرب الإسلامي، اسم الكتاب: (المعيار المعرب والجامع المغرب عن فتاوي علماء افريقيا والأندلس والمغرب). والمؤلف هو: أحمد بن يحيى الونشريسي. وقد نشرته دار الغرب الإسلامي في بيروت عام أحمد بن يحيى الونشريسي.

لقد لفت نظري مارأيت في الجزء ١١ ص١٦٨ تحت عنوان سؤال، جاء بهذه العبارة: كيف يعامل معتنقوا المذهب الوهابي؟؟!!

وهو سؤال ملفت للنظر، ومثير للانتباه، خاصة وأن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله الإصلاحية التجديدية، المصححة لأمور العقيدة الإسلامية مما داخلها، قد كادت لاتعرف إلا بهذا الاسم الذي أطلقه أعداؤها، على هذه الدعوة، ومن يتعاطف معها أو يسير على منوالها، حتى ولو كان لايعرف من هو الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ولاأين قامت دعوته؟؟!!

هذا الاصطلاح جاء من باب التنفير، حيث حركت ذلك اللقب ودعت إليه بعض الطرق الصوفية ومصالحها، أو الرغبة في تفكيك المسلمين ومباعدتهم عن دينهم الحقيقي حسب منهج رسول الله وخلفائه الراشدين .

فوافق ذلك هوى في نفوس أعداء الدين الإسلامي، الحريصين على تفكيك وحدة المسلمين، وتفتيت مابين أبناء الإسلام من أواصر ومحبة يدعو إليها دينهم، وتهتم بها تعاليمه:

## ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُوْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَ أَخُويَكُمْ وَٱنَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّمُ مُونَ آمُوا ٱللَّهَ لَعَلَّكُمُ مُونَ آمُونَ آمُوا ٱلَّذِينَ ءَا مَنُواْ لَايَسْخَرْقَوْمٌ مُونَ قَوْمٍ ﴾ (١)

«مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر»(٢) .

وماذلك إلا لإذكاء روح التناحر والبغضاء في صفوف المسلمين، لأنهم أدركوا تأثير الكلمة فيها يتعلق بأمور الدين من جهة، ومن أخرى فلأن نسبة الأمية آنذاك في العالم الإسلامي عالية جداً، فالناس لايقرؤون ليعرفوا، ولايفهمون إلا مايقال لهم عن طريق أناس نصبوا من أنفسهم علماء وهم أدعياء للعلم، حيث توجههم السلطات ويرون أن ماخرج عن هؤلاء يجب أن يعتقده الناس، رغم وجود أصوات تنادي بالحق، وتدعو إليه بسطاً وتوجيها، ولكن عينهم بصيرة، ويدهم قصيرة كما يقال في المثل.

وقد ذكر الشيخ عبدالله بن عبدالغني خياط إمام وخطيب الحرم المكي الشريف في لمحاته التي تصدر كل ثلاثاء في جريدة عكاظ، بأن الأستاذ أحمد علي الكاظمي قد أورد في كتاب ألفه كلمة قصيرة عن ضابط بريطاني اسمه (هارفورد برايجس) كان يقيم في العراق كوكيل سياسي من سنة ١٩٩هم، إلى سنة ١٩٩٩هم، وكان يعاصر الإمام محمد، وكانت له صلات مع الأمير سعود بن عبدالعزيز \_ الذي أصبح فيها بعد الحاكم الثالث للدولة السعودية الأولى بعد أن تولى الأمر بعد مقتل والده عام ١٢١٨هم، \_ ولهذا الضابط

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية ١٠ .

<sup>(</sup>٢) حديث رواه الترمذي .

تاريخ موجز عن الوهّابية \_ ونص الكلمة كالآي: «لقد أشاع الباب العالي أن ابن سعود كان يمنع الناس من زيارة المدينة المنورة، ولكن الصحيح أنه يمنع الناس من ارتكاب أعمال الشرك أمام الروضة، كما منع الناس من عبادة قبور الأولياء.

وقد ظن البسطاء اعتماداً على قول أصحاب النفوذ من ولاة وغيرهم أن الوهابية \_ أو دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب السلفية \_ كفر، وأن من يسير عليها، إنها هو كافر.

ولكن الصحيح الذي عرفة كل من اهتم بدراسة ذلك المعتقد، أن الشيخ محمد وأتباعه يسيرون على نهج الكتاب والسنة في الأصول.

أما في الفقه \_ وهو الاتجاه المذهبي \_ فوفق الفقه الحنبلي، وليسوا مذهباً خامساً كها أطلقوا عليهم من باب التنفير لدى العامة، والفقه الحنبلي قد انتقل إلى نجد قبل ولادة الشيخ محمد بأكثر من قرن، أتى به الدارسون في مدرسة الصالحية بدمشق والدارسون في مصر وقبله كان السائد المالكي والحنفى .

وقد صدق برخاردت في قوله: إن كل ماأشيع عن الوهابية سببه سوء فهم حقيقة الدعوة الوهابية، التي لم تكن إلا تطهيراً داخلياً للإسلام.

فهذه شهادة قررها من لايتعرف بالإسلام كدين غير أنه منصف حكى المواقع الذي لامرية فيه وقد قال بمثل هذا الرأي كل من: الأستاذ منح هارون في الرد على الكاتب الانجليزي كونت ويلز. والباحث الأمريكي لوثروب ستودارد في كتاب حاضر العالم الإسلامي .

والمستشرق الألماني كارل بروكلمان في كتابه تاريخ الشعوب الإسلامية، الذي تناول هذه الحركة بالدرس والتحليل في الجزء الرابع .

والمؤرخ الألمـاني داكــوبورت فون ميكوس في كتابه عبدالعزيز وصدر بألمانيا عام ١٩٥٣هـ . والأستاذ ديلفرد كانتول في كتاب الإسلام في نظر الغرب وقد ألفه جماعة من المستشرقين.

والعالم الفرنسي برنارد لويس في كتابه العرب في التاريخ .

والمستشرق النمساوي جولد زيهر في كتابه العقيدة والشريعة .

والمستشرق الانجليزي جب في كتابه: المحمدية .

والمستشرق الفرنسي سيديو في كتابه: تاريخ العرب العام .

ودائرة المعارف البريطانية التي جاء فيها: «الوهابية اسم لحركة التطهير في الإسلام، والوهابيون يتبعون تعاليم الرسول وحده، ويهملون ماسواها، وأعداء الوهابية هم أعداء الإسلام الصحيح»(١).

أما في بعض ديار الإسلام فهناك أصوات منصفة مسلمة قالت الحق لأنه الحق الذي يجب إبلاغه للناس عن دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب مثل:

- \_ الشيخ محمد بشير السهسواني الهندي في كتابه صيانة الإنسان عن وسوسة دحلان .
- الشيخ محمود شكري الألوسي العراقي في كتاب ألفه عن تاريخ نجد .
- \_ الشيخ أحمد بن سعيد البغدادي \_ العراقي في كتابه: نديم الأديب .

الشيخ جمال الدين القاسمي، والشيخ عبدالرزاق البيطار، والشيخ طاهر الجزائري، والشيخ محمد كامل القصاب في أرض الشام حيث درسها هؤلاء فأعجبوا بها، ورأوا أنها على حق وصواب فنشروها في المجتمع الشامي، ممادفع السلطات العثمانية إلى إحالة عميد الحركة الشيخ جمال الدين القاسمي إلى القضاء في عام ١٩٠٨م. وقد برأه القضاء.

هذا إلى جانب آراء كثير من العلماء مثل:

السيد محمد رشيد رضا في كتابه محاورة المصلح والمقلد، وكتابه الآخر الـوهـابيون والحجاز، وما ينشره في مجلة المنار. ومحمد كرد على، وشكيب أرسلان، وفليب حتى، وأمين سعيد، وعلى الطنطاوي، والزركلي، ومحمد جميل بيهم، وعمر أبو النصر، وعبدالمتعال الصعيدي في (المجددون)، وحامد الفقى في أثر الدعوة الوهابية، وعبدالعزيز بكر في الأدب العربي وتاريخه، ومصطفى الحفناوي، والدكتور أحمد أمين في زعماء الإصلاح، ومحمد قاسم في تاريخ أوروبا ومناع القطان في دعوة الإسلام، وعبدالكريم الخطيب في محمد بن عبدالوهاب، ومحمد ضياء الدين في مجلة الارشاد الكويتية رجب عام ١٣٧٣ه-. والدكتور محمد بن عبدالله ماضي في حاضر العالم الاسلامي. وأحمد حسين في مشاهداتي في جزيرة العرب بعد أن أدى فريضة الحج عام ١٩٤٨م (١٣٦٧ه-). والعقاد في الاسلام في القرن العشرين، وطه حسين في بحث نشرة عام ١٣٥٤هـ، عن الحياة الأدبية في جزيرة العرب(١). والشيخ أحمد بن حجر القاضي بقطر في كتابه: الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ومسعود الندوي في كتابه: مصلح مظلوم ومفترى عليه، والدكتور محمد جميل غازي في كتابه: مجدد القرن الثاني عشر، وأمين

<sup>(</sup>١) راجع مقتطفات من هذه الاقوال في محمد بن عبدالوهاب لابن رويشد ج٢ ص٢٧٥-٣٦٠.

سعيد في كتابه: سيرة الإمام محمد بن عبدالوهاب، ومسلم الجهني في كتابه: أثر حركة الشيخ محمد بن عبدالوهاب في العالم الإسلامي وغيرهم كثير حداً.

وإن مايرى ويلمس عن تسمية الدعوة السلفية بالوهابية، فهو مماأطلقه خصوم هذه الدعوة السلفية التصحيحية، التي نبعت من الجزيرة العربية، غيرة على دين الله، ولإزالة ماعلق بتعاليم الإسلام من شوائب، وماأدخل على التوحيد من مشاركة للمخلوق مع الخالق، في صرف ماهو له جل وعلا، مقروناً بالمخلوق، وفي هذا منافاة لمضمون الحديث القدسي الذي جاء فيه قول الله جل وعلا؛ «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملا أشرك معى فيه غيري تركته وشركه»(١).

ومن باب ربط السبب بالمسبب، ومحاولة التصحيح لما علق بأذهان الناس عبر مدة زمنية طويلة نقول: إن أولئك الخصوم أعطوا هذه الدعوة اصطلاحاً في اللقلب هو: «الوهابية» من باب التنفير والتشويه وتلقفها من جاء بعدهم، حيث إن أول من حرك ذلك الاصطلاح ودعى إليه أصحاب بعض الطرق الصوفية والدراويش التي أخطأت هي في فهم الدين الإسلامي على نقاوته، وكما يجب أن يفهم، ليتعبد الناس به خالقهم كما أمروا بذلك، لأن الاسلام لارهبانية فيه.

وماذلك إلا أن بعض القائمين على تلك الطرق يحكمون الجانب الذاتي، فلا يهتمون إلا بها يتوفر لهم من مصالح ومكاسب دنيوية يخشون ضياعها، ونسوا أن تعاليم الإسلام وشرائعه أسمى من ذلك، وأن إخلاص العمل يجب أن يراد به الله جل وعلا وحده .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في باب تحريم الرياء عن زهير ابن حرب ص ٢٩١ الأحاديث القدسية .

وسلاحهم في الوصول لما يريدون: التضليل على العوام، والتلبيس أمام السلطة وتخويفها من هذا الصوت الجديد على مصالحها من باب استعدائها عليه.

فتلقف ذلك أعداء الإسلام حيث لقي هوى في نفوسهم، لحرصهم على تفكيك وحدة المسلمين، وغرس بذور الشر بينهم، لأنهم أدركوا ووعوا خطر ماترمي إليهم الدعوة الصحيحة لدين الإسلام، وإذكاء الحماسة الدينية لدى المسلمين، على مصالحهم وسيطرتهم على ديار الإسلام.

وهذا الموضوع وإن كان قد كتب الناس فيه كثيراً، نسأل الله أن ينفع المسلمين بها كتب لهم، وأن يعيد ضالهم إلى الطريق الأقوم، فهو سبحانه القادر على ذلك.

إلا أن الذي لفت نظري، ودفعني للحديث في هذا الجانب، هو ماوجدته في ذلك الكتاب الفقهي القديم على مذهب الإمام مالك رحمه الله، حيث أثار انتباهي كما قلت من قبل عنوان هذا السؤال: كيف يعامل معتنقوا المذهب الوهابي؟؟!!(١).

وفي قراءتي لنص السؤال وجدته كما يلي:

سئل اللخمي عن قوم من الوهبية سكنوا بين أظهر المسلمين زماناً، وأظهروا الآن مذهبهم وبنوا مسجداً. . إلى آخر ماجاء في السؤال . . الذي ختمه بقوله: فهل لمن بسط الله يده في الأرض الإنكار عليهم وضربهم، وسجنهم حتى يتوبوا من ذلك؟؟

ولما كان الجواب فيه قساوة وحدة، ولم يفصل عن هذه الفرقة، وما إذا كانت نسبة إلى عبدالله بن وهب الراسبي الخارجي المتوفي عام ٣٨هـ في وقعة

<sup>(</sup>١) انظر ص ٢٠ من هذا البحث .

النهروان مع علي بن أبي طالب رضي الله عنه لأنه قد خرج عليه بعد التحكيم (١)، أو نسبة إلى شيء آخر أياً كان زمانه ومكانه .

وأنه لم يشر فيه إلى شيء آخر غير هذا، بل إن أحد الإخوة من المغرب العربي قد فهم كما يتبادر للذهن لدى آخرين، بأن المقصود من ذلك دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب لأن المعهود الذكرى يتغلب على مايراد بحثه واستقصاؤه، ومع هذا فإن صاحب هذا الفهم من ذوي العلم والمكانة، حيث جرى معه حوار تراجع \_ بحمد الله \_ عن فهمه السابق بموجبه، وهذه الرسالة استجابه لمطلبه.

وقد يعذر هو وغيره لأن الهجوم منصب على هذه الدعوة من كل جانب، والدفاع عنها قليل، ولأن هذه التسمية قد طغت وعمت، وفتاوى علماء المغرب القديمة، على الوهابية الرستمية الخارجية الأباضية تنفر الناس منها، وتكفر أتباعها لما عرفوه عنها من مخالفة لأهل السنة والجماعة، إذ قد أفتى غير اللخمي علماء آخرون كالشيخ السيورى.

ومن هنا فقد أحببت التثبت أولا عمن يعني السائل والمجيب، ثم إزالة مافي الأمر من لبس، وجلاء ذلك الإشتباه الذي قد لايدركه كثير من الناس، من باب أمانة العلم وتوثيق المعلومات، ولأن هذا اللبس قد امتدت بعض المفاهيم حوله، وألبست ثوباً جاهزاً على دعوة سلفية تباين ذلك الاتجاه وتخالفه.

<sup>(</sup>١) انظر الكامل لابن الأثير في حوادث عام ٣٨هـ .

## الوهابية أو الوهبية . . من هم؟! : ـ

في القرن الثاني الهجري، وعلى يد عبدالوهاب بن رستم، انتشرت في الشهال الأفريقي فرقة الوهابية نسبة إلى عبدالوهاب هذا، وهي فرقة متفرعة عن الوهبية الفرقة الإباضية الخارجية، نسبة إلى مؤسسها الأصلي عبدالله بن وهب الراسبي، وبعضهم يسميها الراسبية.

ولما كان أهل السنة بالمغرب كله يناوؤنها لأنها تخالفهم في المعتقد، وقد كفرهم كثير من علمائهم، كما نلمس في فتاواهم القديمة .

ومن هنا أحببت التوثق من المصادر المهتمة بهذا، ولذا فقد رجعت لترجمة حياة على بن محمد اللخمي، وهو الذي وجه إليه السؤال فإذا هو قد توفى عام ٤٧٨ه-، وأنه فقيه مالكي قيرواني الأصل توفى بسفاقس(١).

أما المؤلف أحمد بن يحيى الونشريسي، فقد جاء على غلاف كل جزء من أجزاء المعيار ــ طرته ــ وتحت اسمه بأنه توفى بفاس عام ١٤هـ.

ولما كان الشيخ محمد بن عبدالوهاب وهو صاحب الدعوة السلفية التصحيحية في نجد، لم يكن قد ولد بعد، حيث إن ولادته عام ١١١٥هـ، بالعينية، وبدأ الدعوة مع الإمام محمد بن سعود بالدرعية منذ عام ١١٥٨هـ.

وعلى هذا فإن هذا الجواب الذي ترتب عن السؤال قد سبق ولادته بأكثر من ستهائه عام بالنسبة لوفاة المجيب وهو اللخمي، وأكثر من مائتي عام بالنسبة لوفاة المؤلف الونشريسي .

وكلا الأمرين يحدثان لبساً لدى من يريد المقارنة، ووضع الأمور في نصابها .

<sup>(</sup>١) انظر الحلل السندسية ص١٤٣ والأعلام للزركلي ج٥ ص١٤٨ .

وهذا الامر قد دفعني للبحث تأريخياً في كتب المغرب عن أصل ذلك المذهب ومتى وجد، لأن في الأمر لبساً لابد من جلائه. إما بمعرفة المقصود، أو أن زيادة قد حصلت في الكتاب لم يكن للمجيب والمؤلف ضلع فيها.

خاصة وأن هذا السؤال وجوابه قد جاءا في كلام الونشريسي مرة باسم الوهبية، وأخرى بالوهابية، ولم يعلق الناشر أو المحقق عليه بشيء، مما يجعلني أعتقد أن كثيراً من كتب المغاربة، وخاصة منها ما يتعلق بالعقائد، قد تعرض لمثل هذا بشيء من التوضيح، في أماكن متفرقة.

ومن باب ربط الحوادث التاريخية بمصادرها، وإشراك القارىء في قراءة ورصد ماتحفل به بعض المصادر، فإن الموضوع يحتاج إلى مراجعة تاريخية متفحصة، لكي نعرف مايحاول دسه أعداء الاسلام في تاريخ أمة الإسلام، للتنفير من كل عمل تصحيحي عقدي في المجتمع الإسلامي، لأنهم يعرفون حقيقة الإسلام ومايضفيه على أبنائه إذا ساروا على منهجه الصحيح جيداً، ومايعود به على الأمة من ألفة ومحبة وترابط، لاتستطيع معه قوى الشر أن تنفذ لديار الاسلام أو تجد بين أبناء المسلمين مستقراً، أخذاً من حديث رسول الله على الذي قال فيه: «أعطيت خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء قبلي وذكر منهن: «ونصرت بالرعب مسيرة شهر»(۱).

فلابد أن يجدوا منفذاً في ديار الإسلام، للإستفادة من خيراتهم بالتركيز على كلمتهم المعهودة: فرق تسد. فسيادة أعداء الإسلام في ديار الإسلام، وتمكنهم من التصرف في أمورهم، واستثار خيرات بلادهم والتسلط عليهم فكرياً، كل هذا لايتم إلا ببث الفرقة، وإيجاد مسببات الشحناء، وبذور الكراهية بين الأفراد والجاعات.

متفق عليه

وأعداء الإسلام كالشيطان الذي يسترق السمع فإذا وجد كلمة بنى عليها كذبات كثيرة لإفساد ذات البين وبلبلة الأفكار .

واستنتج هذا من بعض النصوص التاريخية، والوقائع الزمنية التي وقع نظري على جزء منها حيث تراءى أمامي أثناء البحث مايلي عن الفرقة الوهابية التي بشهال أفريقيا:

١ \_ جاء في كتاب المعرب الكبير الجزء الثاني: العصر العباسي للدكتور السيد عبدالعزيز سالم أن عبدالرحمن بن رستم الذي أسس الدولة الرستمية في مدينة تاهرت بالمغرب. عندما أحس بدنو أجله في ١٧١ه-، أوصى بالأمر لسبعة من خيرة رجال الدولة الرستمية، ومن بينهم ابنه عبدالوهاب، ويزيد بن فنديك، وقد بويع عبدالوهاب، مماترتب عليه نشوء خلاف بينه وبين ابن فنديك.

وقد انقسمت الإباضية \_ التي هي ديانة ابن رستم ومن معه، حيث نقلها من المشرق إلى المغرب \_ إلى فرقتين: الوهابية نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن ابن رستم، والنكارية، ودارت بين الطرفين معارك ومقاتل تنهزم فيها النكارية إلى ان قتل زعيمها ابن قنديره، وفي حالة ضعف من النكارية النهم الواصلية المعتزلة.

وقد عزم عبدالوهاب هذا على الحج في آخر حياته، إلا أن أتباعه نصحوه بالبقاء في «نفوسة» خوفاً عليه من العباسيين .

وقد توفى عبدالوهاب هذا الذي يعتبر المؤسس للدولة الرستمية ذات الاتساع في شمال افريقيا عام ٢١١هـ (١) .

<sup>(</sup>١) انظر هذا الكتاب ج٢ من ص٥٥ إلى ص٥٥٧ طباعة دار النهضة العربية بيروت. وفيه معلومات أشمل عن عبدالوهاب هذا ودولته .

٢ – أما المؤلف الفرنسي شارلي أندري، فقد تحدث في كتابه (تاريخ افريقيا الشمالية) تعريب محمد مزالي، والبشير بن سلامة عن ممالك الخوارج، ومن ضمنها مملكة تاهرت التي هي الدولة الرستمية، وقد أفاض في حديثه عن معتقداتها، واتساعها ومعالمها الحضارية وتسميتها بالوهابية نسبة إلى عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم الذي خالف أهل ملته كها أبان بأنها تخالف أهل السنة في المعتقد(١).

٣ - كما تحدث الفردبل في كتابه (الفرق الإسلامية في الشمال الأفريقي) من الفتح العربي حتى اليوم، وقد ترجم هذا الكتاب عن الفرنسية عبدالرحمن بدوي في عدة مواضع، وقال بأن الخوارج الوهبيين الذين سموا نسبة إلى عبدالله بن وهب الراسبي، الذي قاتله الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه في النهروان هم خوارج أباضية.

وعن انقسامهم أيضاً حيث قال: بأن أباضية المغرب في تاهرت منهم، وهم الذين كانت دولتهم الرستمية، وكانوا أشد الفرق تعصباً.

ثم قال عن اتباع عبدالوهاب بن رستم هذا الذي سميت فرقته بالوهابية نسبة إليه لما أحدثه في المذهب من تغيرات ومعتقدات: بأنهم أشد الأباضية تقوى، وكانوا يكرهون الشيعة قدر كراهيتهم لأهل السنة(٢).

٤ — والزركلي في الأعلام أخذ خلاصة من عشرة كتب تعرضت لسيرة الأباضية. والدولة الرستمية في تيهرت بالجزائر، ومماجاء في كلامه عنه بأن عبدالوهاب هذا ثاني الأئمة الرستميين من الأباضية، فارسي الأصل كان مرشحاً للإمامة في حياة أبيه، وجعلها أبوه شورى فوليها بعد وفاته بنحو شهر

<sup>(</sup>١) راجع الجزء الثاني من هذا الكتاب من ص٤٠ إلى ص٥٠، ومواطن أخرى .

<sup>(</sup>٢) انظر ص١٥٠، ومن ص١٤٠ إلى ص١٥٢ من هذا الكتاب .

سنة ١٧١ه-، واجتمع له من أمر الإباضية وغيرهم مالم يجتمع مثله لزعيم إباضي قبله، وكان فقيهاً عالماً، شجاعاً يباشر الحروب بنفسه وله مواقف كثيرة مذكورة واستمر إلى أن توفى، وفي تاريخ وفاته خلاف، والزركلي يرجح أن وفاته ١٩٠هـ (١).

ومن هذه النبذه الصغيرة نستدل على أن هذه الفرقة قد رصد عنها أشياء كثيرة، ليس من الفرنسيين وحدهم \_ بل من أبناء البلاد أيضاً، منه ماجرى الاطلاع عليه، وأكثره لم نطلع عليه.

لأن عبدالوهاب الرستمي هذا قد جعل من تاهرت مركزاً فكرياً، وفتح باب الجدل مع علماء السنة، ثم الشيعة التي قامت دولتهم في نهاية القرن الثالث الهجري باسم الدولة الفاطمية، حيث قضى عبدالله الشيعي في عام ٢٩٦هـ، على الدولة الرستمية (٢).

مماتبلور عنه تفنيد معتقدات الرستميين، التي تختلف مع مايراه أهل السنة والجهاعة، وثبتت به الأحاديث الصحيحة.

وهـذا الحـوار هو الـذي تفتق عنـه جذور عميقـة عند علماء وفقهاء المغرب، حول هذه الفرقة ومعتقداتها .

وقد استغل المستعمرون وأصحاب المصالح تلك الجذور، في إذكاء العداوة بين أبناء المسلمين فيها بعد، فألبسوا الثوب القديم، بهافيه من عيوب، وماعليه من مثالب لدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله. ودعوته الإصلاحية السلفية كها ألبسوا هذا الثوب لكل دعوة تدعو إلى نقاوة الإسلام. والاقتداء بالمسيرة الأولى في تبليغ دين الله الحق منذ قام بها رسول

(٢) انظر البيان المغرب في أخبار الأندلس والمعرب ج١ ص١٩٧ وفيه سمي عبدالوهاب عبدالوارث .

<sup>(</sup>١) راجع الأعلام ج ٤ ص٣٣٣-٣٣٣ ومن هامشه يتضح مراجعة لمن يرغب الاستزادة . (٢) انظر البيان المغرب في أخبار الأندلس والمعرب ج١ ص١٩٧ وفيه سمي عبدالوهاب

الله على وأصحابه من بعده. مستغلين الحزازات ضد الدعوة الجديدة التي سار جاءت لإصلاح العقائد، وإعادة الناس إلى منزلة الإسلام الأولى، التي سار عليها الصفوة الأولى من أمة الإسلام مدة ثلاثة قرون، لم تعرف الدخائل ولاالبدع، اللهم إلا فرقاً عرفت بمباعدتها للإسلام حيث قوتلت في وقائع كثيرة ابتداء من الإمام على بن أبي طالب رضي الله عنه، الذي جرد سيفه لقتالهم، اتباعاً لمنهج الرسالة المحمدية، التي حاد عنها أولئك الذين خرجوا عليه.

## الاستعمار . . ومواجهة الدعوة : ـ .

كما هي عادة أعداء الإسلام، لا يدخلون في المواجهة مع الإسلام، لمعرفتهم بعدم الصمود لأن حججهم واهية، ولكنهم يستغلون فئات من المنتمين للإسلام، ليجعلوهم جسوراً يعبرون منهم إلى مآربهم ويضعون باسمهم الشبهات، حيث أدرك الصليبيون والحاقدون على الإسلام من واقع مجريات الأمور في الأندلس، وفي أرض الشام، وفي حروب الدولة العثمانية مع أوروبا وغير ذلك من المواقف العديدة، أن الإسلام الصافي من المسوائب، والحريص أبناؤه على نشر دين الله، وتخليص الأمم الأخرى على المناف هو عدوهم الأول، فلا يستطيعون مجابهته لأنه هو المنتصر، إذا فلابد من تشويه صورته، وتفرقة أبنائه، وإثارة الفتن والقلاقل في بيئته.

أولاً: فالانجليز مشلاً لمسوا آثار دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب السلفية، في أعظم مكان يعتزون باستعماره والاستيلاء على خيراته، عندما تلقفها الهنود على يد الداعية الإسلامي: أحمد بن عرفان الشهير بأحمد باريلي، وأتباعه، وفي حركات أخرى مثل: «الفراتفيين وتيتومان» نزار على المناهدة على ١٠٠٠).

<sup>(</sup>١) انظر انتشار دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب خارج الجزيرة العربية تأليف محمد كهال جمعة ص١٦-٨٧.

تلك الدعوات التي ناوأت القاديانية الكافرة، التي أرادها الانجليز واجهة إسلامية تحقق مآربهم، وينضوي تحتها من لايعرف من الإسلام إلا اسمه.

ويظهر انزعاج الانجليز، وحرصهم على القضاء على دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب التي تمثل يقظة جديدة في الدين الإسلامي، ودعوة إلى فهمه من مصادره الصافية: كتاب الله، وسنة رسوله محمد على أنهم بذلوا جهوداً وأموالاً في هذا السبيل، وقد أبانت رحلة «سادلير» الضابط البريطاني وقائد الفوج ٤٧، ومبعوث الحكومة البريطانية في الهند، الذي قام برحلة شاقة من الهند إلى أن وصل الرياض، ووقف على أطلال الدرعية التي هدمها إبراهيم باشا بناء على تخطيط اشترك في الإعداد له الانجليز، ليطمئن على تفتيت الحكومة الإسلامية التي تحركت في الجزيرة لإيقاظ المسلمين، والقضاء على الانجليزية خوفاً على مصالحها، وقد كان في رحلته هذه ضمن قافلة كبيرة أغلبها من الأتراك، أبانت هذه الرحلة جانباً مها في التعاطف والحرص على القضاء على هذه الدعوة التي تمثل يقظة إسلامية توحد المسلمين، كما أبانت عن حقد الانجليز على الإسلام، ذلك الحقد المخطط له من التبشير الكنسي عن حقد الانجليز على الإسلام، ذلك الحقد المخطط له من التبشير الكنسي الموجه بأفكار المستشرقين، ودسائسهم.

فقد مر بالدرعية متشفياً في ١٣ اغسطس من عام ١٨١٩م (١)، وبعد أن ارتاحت نفسه شد الرحال لاحقاً بإبراهيم باشا حتى أدركه في آبار علي، على مقربة من المدينة المنورة ليقدم له التهاني بهذا النصر، مقرونة بهدايا حكومة الهند الشرقية (الحكومة البريطانية)(٢) هذا من جانب، ومن جانب

<sup>(</sup>۱) راجع رحلته ترجمة أنس الرفاعي وتحقيق سعود بن غانم العجمي ص٨٥-٨٧، وص٩٩-٩٩. (٢) نفس المصدر من ص١٠٥-١١١، وص١٥٦-١٥٩.

آخر حتى يطمئن الحكومة البريطانية على نتائج القضاء على قادة هذه الدعوة، وهدم وتدمير قاعدة الملك فيها، وذلك عام ١٢٣٣ه، لأن آثارها قد امتدت لمواطىء أقدام الانجليز في ديار الإسلام في كل مكان.

وكان سادلير يكرر عبارات التشفي والارتياح، للقضاء على دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب في مثل قوله: «مع سقوط الدرعية، وخروج عبدالله عنها، يبدو أن جذور الوهابيين قد انطفأت، فقد عرفت من كل البدو الذين قابلتهم في نجد أنهم سنيون وأنهم يداومون على الصلاة المفروضة حتى في السفر الطويل وتحت أقسى الظروف»(١).

ثم من باب التفرقة أيضاً في داخل البلد الواحد يقول «إن البدو لم يثبتوا على الوهابية إلا مرغمين وذلك حين كانت الدعوة قوية، وسهلت لهم سبل النهب»(٢).

مع أن الدولة السعودية منذ أن قامت على ركيزة الدعوة إلى الله، مع دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب في عام ١١٥٨ه-، كانت تحكم شرع الله، وتقطع يد السارق، فأمنت الطرق لأن أول ماحاربته النهب والاعتداء على الناس، أو أخذ أموالهم.

وهذا وغيره من كلامه فيه تناقض وتشويه للحقيقة ، وخداع للناس بها يعطي من معلومات ، لأسباب جاءت في كتابه عندما تحدث عن قوة القواسم البحرية في الخليج والبحر العربي ، حتى وصلوا إلى بومباي في الهند ، وهاجموا سفناً عديدة لحكومة الهند الشرقية ، وسفناً حربية انجليزية ، والقواسم عمن أيد الدعوة السلفية فهم يعاضدونهم ، لأن مبادىء الدعوة السلفية تحض على

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص١٤٩.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص١٥٠ .

مقاومة السلطان الأجنبي لأنهم كفار لايحق لهم بسط النفوذ على ديار الإسلام .

ولأن ولاية الكافر لاتجوز على المسلم، فالمسلمون يجب أن يلوا أمورهم بأنفسهم ليحكموا شرع الله في بلادهم .

وقد تحدث سادلير في كتابه هذا كثيراً عن هذا الموضوع الذي أرق بريطانيا فتحدث مع إبراهيم باشا، وحمل كتاباً من الانجليز له، بطلب التحالف ضد القواسم، وعن دور بريطانيا في شرق الجزيرة العربية لمناوأة كل من يؤيد الدعوة السلفية، التي أيقظت همة الناس وفتحت مغاليق أفكارهم، وحركتهم من سبات عميق.

وقد ظهرت همومه وسمومه ضد الإسلام والمسلمين في مواقف:

١ \_ بث العداء بين أهل اليمن ودعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب كقوله: وقد سقط آخر زعيم يمني وهابي خلال إقامة هذا الباشا \_ ويعني خليل باشا \_ وهذا الزعيم هو محمود بن محمد، الذي جيء به مكبلا بالأغلال إلى حبك ومن هناك أرسل بسفينة إلى مصر. . إلى آخر حديثه عن اليمن (١) ومثل هذا ماهو إلا محاولة للتفرقة بين أبناء الأمة الواحدة كها قال عن عُهان وأبناء الجزيرة العربية كلاماً يدعو للفرقة مع أن أبناء الجزيرة جميعاً يربطهم الإسلام ويجمع شملهم مصدرا التشريع فيه كتاب الله وسنة رسوله يربطهم الإسلام ويجمع شملهم مصدرا التشريع فيه كتاب الله وسنة رسوله

٢ \_ وصفه التساهل الديني بالتقدم الحضاري، والمحافظة على شعائر الإسلام بالتناقض مع متطلبات النفس في مثل قوله: يصف بدو نجد: وهم

<sup>(</sup>١) انظر كتاب هذا ص١٥١-١٥٣، وص١٤٨.

<sup>(</sup>۲) انظر کتاب هذا ص۱۰۸.

حريصون جداً على عباداتهم ولايهملون أياً من الصلوات المفروضة مها كان المسير طويلاً في أسفارهم وتحت أشق أنواع الحرمان والعوز، ويظهر التناقض الغريب عنده بمقارنة هؤلاء البدو مع الأتراك الذين يتسمون بثقافة روحية أكثر، لكنهم لايسمحون للدين أو للصلوات أن تتعارض مع راحتهم واطمئنانهم أبداً(۱).

٣ - محاولة الحط من قدر أهل المدينة المنورة، ووصفهم بنعوت كثيرة كالشحاذين والجشع. وأن من حقهم - اعتقاداً - أن يكونوا متغطرسين، وأنهم يعيشون على صدقات الحجاج إلى غير هذا مماينبيء عن جذور صليبية (٢).

٤ ــ لكن الأغرب من ذلك أن يقول سادلير عن إبراهيم باشا:

أ ـ بأنه تناول معه الطعام على الطريقة الانجليزية وأنه تحدث معه عن رحلته، وأعطاه الهدايا البريطانية والخطابات، قبل دخوله المدينة للسلام على الرسول على وقدم له الشاي والدخان، والسعوط، والغلايين، وفنجان القهوة يقدم في صحن مرصع بالألماس (٣).

ب \_ إنه ليس إلا ولد متبني لمحمد علي، وعندما ترعرع أمضى سنة كرهينة في استنبول، ويقال إن إبراهيم باشا ولد بعد شهور قلائل من زواج والمديه، لكنه كان مفرطاً في إدمانه على الخمر، وجلفاً مع الأشخاص المستخدمين عنده (٤).

<sup>(</sup>١) انظر رحلته هذه: رحلة عبر الجزيرة العربية ص١٤٩.

<sup>(</sup>۲) انظر رحلته هذه ص۱۱۲، ۱۱۸ .

<sup>(</sup>٣) انظر رحلته هذه ص١٠٥، وص١٠٦، ص١٠٩، ص١١٠.

<sup>(</sup>٤) نفس المصدر ص١٣٧، وانظر بالتفصيل منّ ص١٣٧ ۖ إلى ص١٤٣.

ج \_ وفي موطن آخر يقول: وكان يشرف على خدمة بعض الماليك فقط، ولدى دخوله أرض (محمد) المقدسة صمم سعادته على إعتزال اللهو والمسكرات فأهدر كل ماكان مختزناً عنده منها، مماأتى به من القاهرة، وكان ذلك قبل انطلاقه نحو المدينة (١).

ثانياً: والفرنسيون أيضاً لهم دور، فقد أحسوا باهتمام الشمال الأفريقي بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وحرصهم عليها في مثل:

ا \_ اهتهام سيدي محمد بن عبدالله العلوي، سلطان المغرب الأقصى بها حيث قام بمحاربة البدع والانحراف، كها كان يحارب تشعب الطرق الصوفية، ويدعو إلى العودة إلى الاجتهاد وإلى السنة (٢) إلى جانب حرصه الشديد وحرص الدولة العلوية منذ أن قامت على محاربة النصارى. وفي تعاطفهم مع الدعوة السلفية قوة تمتد إلى نفوذ الفرنسيين .

هذا السلطان هو الذي وصفه المؤرخ الفرنسي شارلي جوليان بقوله: وكان سيدي محمد وهو التقي الورع على علم بواسطة الحجيج بانتشار الحركة الوهابية في الجزيرة العربية وتأييد عائلة آل سعود لها، وقد أعجب بعباراتها، وكان يؤثر عنه قوله: «أنا مالكي المذهب وهابي العقيدة، وقد ذهبت به حماسته الدينية إلى الأذن باتلاف الكتب المتساهلة في الدين، والمحللة لمذهب الأشعرية، وتهديم بعض الزوايا(٣).

٢ \_ كما أنه في عام ١٢٢٦هـ، حج جماعة من المغاربة صحبة المولى

<sup>(</sup>۱) نفس المصدر السابق ص۱۳۷، وانظر بالتفصيل من ص۱۳۷ إلى ص١٤٣. (٢) انظر كتاب انتشار دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب ص٢٣٥ تأليف محمد جمعة كهال نشرته لدادة

<sup>(</sup>٣) انظر كتابه: تاريخ افريقيا الشهالية ج٢ ص١١٠.

إبراهيم بن السلطان المولى سليمان سلطان المغرب، ونقل عنهم صاحب كتاب الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى: أنهم مارأوا من ابن سعود مايخالف ماعرفوه من ظاهر الشريعة، وإنها شاهدوا منه ومن أتباعه مابه الاستقامة، والقيام بشعائر الإسلام من صلاة وطهارة وصيام ونهي عن المنكر، وتنقية الحرمين من الآثام(۱).

٣ ــ رسالة بعث بها الامام سعود بن عبدالعزيز لأهل تونس يشرح فيها حقيقة التوحيد، وأصول الدين، وهي رسالة طويلة تقع في ثلاث صفحات مطبوعة، كما جاءت في صحيفة ألمانية ضمن مقال طويل باللغة الألمانية لأحد المستشرقين عن الوهابية في المغرب، أما الرسالة فقد كتبت باللغة العربية (٢).

\$ — والسلطان سليهان بن محمد بن عبدالله الذي بويع في فاس عام ١٢٢٦هـ، كان معاصراً للإمام عبدالله ابن سعود، ووالده الإمام سعود بن عبدالعزيز الذي دخل مكة عام ١٢١٧هـ، الموافق لعام ١٨٠٢هـ، أراد أن يتحقق من ابن سعود وما يدعو اليه، فأرسل ابنه المولى ابراهيم في جماعة من علماء المغرب، وأعيانه ومعه جواب من والده. فوصلوا إلى الحجاز وقضوا المناسك، وزاروا الروضة المشرفة، كل هذا على الأمن والأمان والبر والإحسان، ويقول في هذا الشيخ أحمد الناصري صاحب كتاب الاستقصاء في تاريخ المغرب الأقصى من ص ١١٩ إلى ص ١٢٣: حدثنا جماعة وافرة من حج المولى ابراهيم في تلك السنة أنهم مارأوا من ذلك السلطان \_ يعني ابن سعود \_ مايخالف ماعرفوه من ظاهر الشريعة، وإنها شاهدوا منه ومن

<sup>(</sup>١) انظر هذا الكتاب التاريخي في أحداث عام ١٢٢٦هـ .

 <sup>(</sup>٢) انظر صحيفة اسلاميكا ISLAMIGA وهي دورية ألمانية، كها علق على الرسالة الكاتب بتشويه الدعوة بخلاف ماجاء في الرسالة وهذا غير مستغرب من المستشرقين ــ العدد الأول المجلد السابع عام١٩٣٥م ص٧٧ ومابعدها .

أتباعه غاية الاستقامة، والقيام بشعائر الإسلام من صلاة وطهارة وصيام ونهي عن المنكر الحرام، وتنقية الحرمين الشريفين من القاذورات والآثام التي كانت تفعل به من غير نكير، وأنه لما اجتمع بالشريف المولى أبراهيم أظهر له التعظيم الواجب لآل البيت الكريم، وجلس معه كجلوس أحد أصحابه وحاشيته، وكان الذي تولى الكلام معه الفقيه القاضي أبو إسحاق إبراهيم الزرعي، فكان من جملة ماقاله ابن سعود لهم: إن الناس يزعمون أننا معتموه عنا قبل اجتماعكم بنا؟ فقال له القاضي: بلغنا أنكم تقولون بالاستواء الذاتي المستلزم لجسمية المستوي. فقال له: معاذ الله، إنما نقول كما قال الإمام مالك: الاستواء معلوم والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة، والإيمان به واجب، فهل في هذا نحالفة؟ قالوا: لا، وبمثل هذا نقول أضاً.

ثم قال له القاضي: وبلغنا عنكم أنكم تقولون بعدم حياة النبي على الله وحياة إخوانه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في قبورهم، فلما سمع ذكر النبي (على) ارتعد ورفع صوته بالصلاة عليه. وقال: معاذ الله، إنها نقول: إنه على حي في قبره وكذا غيره من الأنبياء حياة فوق حياة الشهداء

وفي نهاية ذلك الحديث قال المؤلف: وأقول إن السلطان المولى سليهان رحمه الله كان يرى شيئاً من ذلك ولأجله كتب رسالته المشهورة التي تكلم فيها عن حال متفقرة الوقت، وحذر فيها رضي الله عنه من الخروج عن السنة والتغالي في البدعة، وبين فيها آداب زيارة الأولياء، وحذر من غلو العوام في ذلك، وأغلظ فيها مبالغة في النصح للمسلمين جزاه الله خيراً(١).

<sup>(</sup>۱) انـظر انتشــار دعــوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب لمحمد كهال جمعة ص٢٣٥-٢٣٧، وانظر الاستقصاء للناصري ايضا ج٨ ص١٢٢/١٢٠ .

وينقل الأستاذ محمد كمال جمعة عن دائرة المعارف الإسلامية ، بأن المولى سليمان قد تأثر بعد عام ١٨١٠م ، بالوهابية أو على الأصح بالدعوة السلفية التي قام بها الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله مماجعله يتخذ موقفاً صارماً ضد المربوطية وهو اللقب الذي كان يطلق في المغرب على الصوفيين(١) .

٥ – كما ينقل عن الدكتور عباس الجراري في محاضرة القاها في عام ١٣٩٩ هـ بجامعة الرياض: بأن هذا التيار السلفي في المغرب قد ظهر مرة أخرى في بداية القرن الرابع عشر الهجري حين وجه السلطان الحسن الأول سنة ١٣٠٠هـ، رسالة إلى الشعب المغربي (٢).

7 - وقد تحدث أحمد بن حجر عن الحركة السنوسية التي أسسها محمد بن علي السنوسي في الجزائر وأنه تأثر بها عندما كان يطلب العلم في مكة ، وقت استيلاء آل سعود عليها ، وقد ابتدأ حركته الإصلاحية في الجزائر على ضوء تعاليم الإصلاح الديني الإسلامي الذي أضرم نارها في الجزيرة العربية محمد بن عبدالوهاب(٣) .

ثالثاً وفي مصر: يلمس من يقرأ تاريخ عبدالرحمن الجبري المتوفي عام ١٢٣٧ه-، المسمى عجائب الآثار في التراجم والأخبار في مثل قوله: ولغط الناس في خبر الوهابي، واختلفوا فيه، فمنهم من يجعله خارجياً، ومنهم من يقول بخلاف ذلك لخلو عرضه. ثم أورد رسالة من رسائل الإمام سعود التي أرسل لشيخ الركب المغربي، تتضمن دعوته وعقيدته، وقد بين في تلك الرسالة أمور الدين مجملة، وعرض لبيان الشفاعة، وفتنة تعظيم القبور،

<sup>(</sup>١) نفس المصدر ص٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) انظرَّ المصدر السَّابق ص٢٣٧\_٢٣٨ وفيه تفصيل أكثر، والإِستقصاء لأخبار المغرب الأقصى ص١١٩\_١٢٣ ج.٨ .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب محمد بن عبدالوهاب ص١٠٦-١٠٠ .

والنذور \_ أي للمقبورين \_ والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، واتخاذ الوسائط عند الله ، وأعقب ذلك بقوله: وعلى هذا أقول إن كان كذلك فهذا ماندين الله به نحن أيضاً ، وهو خلاصة لباب التوحيد، وماعلينا من المارقين والمتعصبين، وفد بسط الكلام في ذلك ابن القيم في كتابه (إغاثة اللهفان) والحافظ المقريزي (في تجريد التوحيد) والإمام اليوسي في شرح الكبرى \_ وذكر كتباً أخرى \_ كلها تدافع عن حقيقة التوحيد الصافي النقي ، الذي هو صلب دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب(١) .

ومن جانب آخر ذكر الجبري مطامع الانجليز في الشال الإفريقي المسلم عندما ذكر قصة الانجليز مع أهل الجزائر، لأن لهم صولة واستعداداً ويغنوون مراكب الافرنج ويغنمون منهم غنائم ويأخذون منهم أسرى، وتحت أيديهم أسرى كثير من الإنجليز وغيرهم، فقد جاء الإنجليز بمراكبهم ومعهم مرسوم من السلطان العثماني، ليفتدوا أسراهم بهال، فأعطاهم أهل الجزائر مايزيد عن الألف أسير، ودفعوا عن كل أسير مائة وخمسين ريالا فرنسياً، ورجعوا من حيث أتوا، إلا أنهم بعد مدة رجعوا وبأيديهم مرسوم آخر يطلبون باقي الأسرى، فامتنع حاكم الجزائر من ذلك، وترددوا في المخاطبات، وفي هذه الأثناء وصلت عدة مراكب فأثاروا الحرب والضرب بطرائقهم المستحدثة، فأحرقوا مراكب أهل الجزائر. وقد أمد سلطان المغرب مولاي سليان أهل الجزائر، وبعث اليهم مراكب عوضاً عن الذي تلف (٢).

<sup>(</sup>١) انظر كتابه عجائب الآثار في التراجم والأخبار ج٣ ص٢٦٩-٢٨٢ آخر حوادث صفر سنة١٢١٨هـ .

<sup>(</sup>٢) انظر عجائب الآثار للجبرتي ج٤ ص٢٧٦-٢٧٧ وفيه تفاصيل أكثر مماأوردنا .

رابعاً: الإيطاليون: أقلقهم ماقام به محمد بن علي السنوسي المولود في الجنائر عام ١٢٠٢هم، من دعوة اصلاحية في ليبيا لإعادة الإسلام إلى صفائه، ووضْعه الصحيح في النفوس تطبيقاً وعملاً، والوقوف ضد الإيطاليين الوافدين، الذين لايمهم إلا استغلال خيرات البلاد، والتفريق بين المسلمين (١).

كما أقلقهم تأثر الحجاج الصوماليين بها، وامتدادها إلى القرن الأفريقي لقربهم من الجنزيرة العربية، وتأثر الحجاج المغاربة بها حيث نقلوا آثارها لبلادهم فقام فيهم مصلحون مجددون.

خامساً: والهولنديون حركهم مالمسوه من اهتهام جديد من المسلمين الندين استولوا على ديارهم ويظهر ذلك واضحاً بالحرص على الولاء لعقيدة الإسلام في جزر سومطرة وجاوة، وسولو بأندنوسيا مماوفد لتلك الديار مع الحجاج المتأثرين بها يجب أن ينقي به المجتمع الإسلامي، وتصفى من شوائبه شعائر الإسلام، بعد أن درس هؤلاء الحجاج دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب الإصلاحية التجديدية واهتموا بها بعد أن اطمأنوا إلى سلامة منهجها في إصلاح العقيدة، المستمد من كتاب الله عز وجل وسنة رسوله الكريم على ولما فيها من صفاء الدعوة، وسلامة الاتجاه، والبعد عن الهوى، وأنها لم تأت لمآرب ذاتية .

فلذا نقلوا ذلك بقناعة لبلادهم، حيث قامت دعوات متعددة مثل: الجمعية المحمدية في جاكرتا، التي بدأت الدعوة بنبذ الشوائب والخرافات التي أدخلت على تعاليم الإسلام، مماوقف حائلا دون اتساع دعوة المستعمرين في تبني فئات إسلامية، أو محسوبة على الإسلام تشجع الخرافة،

<sup>(</sup>١) انظر تاريخ افريقيا الشمالية ج٢ ص٢٢٠ .

وتنمي البدع في المجتمع الإسلامي، ممايستفيد منه المستعمر بتغذية الطائفية، وتذكية الفتن، على مبدأ الاستعمار: فرق تسد.

ولقد بدأ هذا التأثر من عام ١٨٠٣م، الموافق لعام ١٢١٨هم، عندما قامت حركة ضد الهولنديين استمرت ١٦ عاماً، تغلبت فيها قوى الاستعمار على السلفيين الموحدين المتأثرين بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب(١).

هذا إلى جانب دول إسلامية عديدة انتقلت إليهم آثار الدعوة مع الحجاج الذين أعجبوا بها لما فيها من تخليص الإسلام من الشوائب التي أدخلت عليه وتخليص البلاد من المستعمر الجاثم عليها، والحريص على إفساد عقيدة أهلها بها يشيعه من أعهال ومايتيحه من فرص للفساد والإفساد، ولما يدعو اليه المبشرون من رغبة في تحويل المسلمين إلى النصرانية، ومايبثه الملحدون وأصحاب النزعات الأخرى، من دعوة لترد المسلمين عن دينهم، ومحاولة لإبعادهم عن صفائه ونقاوته، التي تخاطب العقول المستنيرة.

ولذا كثرت الأصوات المستجيبة في كل مكان كالسودان ومصر والشام واليمن وأفغانستان وجزر الهند الشرقية ونيجريا وبلاد الهوسا وبرنو وبلاد التكرور وغيرها مماذكره كل من درس حياة الشيخ وأثرها في بلاد الإسلام، لأنها أيقظت الهمم، وحركت الناس من سباتهم، وأوجدت يقظة فكرية، ورغبة واسعة في إصلاح المجتمع الإسلامي بالدين السليم كها قال بذلك الإمام مالك رحمه الله. ممازلزل أقدام المستعمرين وحرك مشاعرهم ضد هذه الدعوة، والمعتنقين لمبادئها.

<sup>(</sup>١) انظر كتاب الشيخ محمد بن عبدالوهاب لأحمد بن حجر ص٢٠٦.

#### الدولة العثمانية . . والدعوة : ـ .

إن تأثر بعض الأوروبيين وبعض الأتراك وجماعات من الأفارقة، إلى جانب اهتهام مجموعة من المفكرين المسلمين بدعوة الشيخ في بلاد الشام والمغرب وحتى داخل تركيا، وغيرها، كل هذا أثار حفيظة الباب العالي، وأرباب المصالح والمناصب، الذين موهوا الحقيقة على العثمانيين، واغتنموا بعض التصرفات من الأعراب في الحج، فلبسوا الشبه للتنفير ضد هذه الدعوة، لإثارة الحفائظ على من قام بها، واختلاق أشياء لم يكن لها أساس من الصحة.

وفي رسائل الشيخ محمد وإجابات تلاميذه نتبين الجوانب الإيجابية، والحرص من بعض المسلمين استجلاء حقيقة الدعوة من الشيخ نفسه بإرسال رسائل له أجاب عليها مثل:

ا ـ رسالة الشيخ محمد رحمه الله إلى الشيخ فاضل آل مزيد رئيس بادية الشام التي جاء فيها: فالسبب في المكاتبة أن راشد ابن عربان ذكر لنا عنك كلاماً حسناً سر الخاطر، وذكر عنك أنك طالب مني المكاتبة بسبب مايجيك عنا من كلام العدوان من الكذب والبهتان، وهذا هو الواجب من مثلك أنه لايقبل كلاماً إلا إذا تحققه، ثم بدأ يشرح له ماقيل ويوضح الحقيقة في ذلك وفق شرع الله وهدي رسوله الكريم تفنيداً وشرحاً(۱).

٢ ــ ورسالة الشيخ محمد رحمه الله إلى عبدالرحمن السويدي عالم من أثمة أهل العراق جاء فيها: فقد وصل كتابك وسر الخاطر جعلك الله من أثمة المتقين، ومن الدعاة إلى دين سيد المرسلين وأخبرك أني ولله الحمد متبع

<sup>(</sup>١) انظر الرسالة كاملة في الجزء الخامس من مؤلفات الشيخ محمد بن عبدالوهاب نشر جامعة الإمام محمد بن سعود للإسلامية الطبعة الأولى ص٣٣\_٣٣ .

ولست بمبتدع عقيدي وديني الذي أدين الله به مذهب أهل السنة والجماعة الذي عليه أئمة المسلمين مثل الائمة الأربعة وأتباعهم إلى يوم القيامة، لكني بينت للناس إخلاص الدين لله، ونهيتهم عن دعوة الأحياء والأموات من الصالحين وغيرهم، وعن اشتراكهم فيها يعبد الله به من الذبح والنذر والتوكل والسجود، وغير ذلك مماهو حق الله الذي لايشرك فيه ملك مقرب ولانبي مرسل وهو الذي دعت اليه الرسل من أولهم إلى آخرهم وهو الذي عليه أهل السنة والجهاعة (۱).

٣ \_ رسالة الشيخ محمد بن عبدالوهاب التي بعث الى العلماء الأعلام في بلد الله الحرام ويوضح لهم عن المعالم المهمة في دعوته، ومماجاء فيها قوله: جرى علينا من الفتنة مابلغكم وبلغ غيركم وسببه هدم بنيان في أرضنا على قبور الصالحين، فلم كبر هذا على العامة لظنهم أنه تنقيص للصالحين، ومع هذا نهيناهم عن دعواهم، وأمرناهم بإخلاص الدعاء لله، فلما أظهرنا هذه المسألة مع ماذكرنا من هدم البنيان على القبور، كبر على العامة جداً، وعاضدهم بعض من يدعى العلم لأسباب أخر لاتخفى على مثلكم، أعظمها اتباع هوى العوام، مع أسباب أخرى، فأشاعوا عنا أنا نسب الصالحين، وأنا على غير جادة العلماء، ورفعوا الأمر إلى المشرق والمغرب وذكروا عنا أشياء يستحي العاقل من ذكرها وأنا أخبركم بها نحن عليه، خبراً لاأستطيع أن أكذب، بسبب أن مثلكم لايروج عليه الكذب، على أناس متظاهرين بمذهبهم عند الخاص والعام، فنحن ولله الحمد متبعون غير مبتدعين، على مذهب الإمام أحمد بن حنبل، وحتى من البهتان الذي أشاع الأعداء أني أدعي الإِجتهاد، ولاأتبع الأئمة، فإن بان لكم أن هدم البناء على القبور، والأمر بترك دعوة الصالحين لما أظهرناه، يخالف مذهب سلف الأمة .

 <sup>(</sup>١) انظر الرسالة كاملة في الجزء الخامس من مؤلفات الشيخ محمد نشر جامعة الإمام بالرياض
 ٣٦-٣٦ وانظر الدرر السنية ج١ ص١٥٥٥ .

إلى أن قال: وأنا أشهد الله وملائكته وأشهدكم على دين الله ورسوله أني متبع لأهل العلم، وماغاب عني من الحق وأخطأت فيه فبينوا لي، وأنا أشهد الله أني أقبل على الرأس والعين، والرجوع إلى الحق خير من التهادي في الباطل(١).

\$ \_ ورسالته أيضاً إلى عالم من أهل المدينة وفيها يقول: الخط وصل أوصلك الله إلى رضوانه، وسر الخاطر حيث أخبر بطيبكم فإن سألت عنا فالحمد لله الذي بحمده تتم الصالحات، وإن سألت عن سبب الاختلاف الذي هو بيننا وبين الناس، فها اختلفنا في شيء من شرائع الإسلام من صلاة وزكاة وصوم وحج وغير ذلك، ولافي شيء من المحرمات، الشيء الذي عندنا زين، هو عند الناس زين (٢).

وغير ذلك من الرسائل، حيث تخوفت منها الدولة العثمانية بقياداتها في العالم الإسلامي نتيجة الجهل، وتعاونوا مع المستعمر من أجل مصالحهم من جهة، ومن أجل ضرب المسلمين بعضهم ببعض، لتحقيق المآرب بإضعاف قوة المسلمين، والقضاء على دعوة الإصلاح التي تؤلف بين القلوب، وتجمع الشمل وتقضي على أسباب الفرقة، باتباع ماجاء به الرسول محمد على من عند ربه وماذلك إلا من جهل هذه القيادات، بهاتنص عليه تعاليم الإسلام، وخوفهم على مراكزهم ومصالحهم، التي قدموها على حكم الله، وأوامر رسوله على الأهواء والرغبات.

وبذلك يخرج العدو المستعمر هو الكاسب من جانب، ومن جانب آخر فيأن المسلم لايقبل ذلك المستعمر المخالف له في دينه، أن يتدخل فيها

<sup>(</sup>١) انظر المرجع السابق ص٤٠-٤ .

<sup>(</sup>٢) انظر المرجع السابق ص٤٤-٤٤ وفيها شرح كامل لمعتقد أهل السنة والجماعة .

يتعلق بعقيدته، وإلا انكشفت النوايا، وعادت الحروب الصليبية من جديد.

ولذا فإن هؤلاء الغربيين، ولايستبعد أن يكون من بينهم يهود يهمهم ضرب الإسلام كما هي مخططاتهم وأعمالهم منذ حل رسول الله على المدينة مهاجراً، والدارس يلمس مثل هذا الشعور لدى عبدالله بن أبي رأس المنافقين في المدينة وعبدالله ابن سبأ اليهودي الذي دخل الإسلام ليفسده من داخله، وليشكك ضعاف الفهم للإسلام في مكانته، فكان أول من أنشأ فرقة فيه عرفت باسم السبأية.

كما نلمس هذا في دراسات المستشرقين الذين حاولوا تشويه صورة الإسلام في العصر الحديث للتنفير منه، والدس في فكره وتأريخه، وغالبيتهم من اليهود.

فقد بدأ هؤلاء جميعاً يقلبون صفحات التاريخ، وينبشون الماضي، علهم يجدون أشياء ترضي أصحاب الأهواء من أدعياء العلم الذين نصبهم المستعمر في مقامات إسلامية يستتر خلفهم، ويزينون له مايريد، وأصحاب المصالح الذين باعوا أخراهم بعرض من الدنيا، فهؤلاء جميعاً ينشدون غرضاً، ويريدون تحقيق غاية.

فأوهموا العامة وأنصاف المتعلمين الذين لايقرؤون ولايتعمقون، وهم الغالبية العظمى في المجتمع الإسلامي ذلك الوقت، بأن هذه الدعوة الجديدة التي تحركت في الجزيرة العربية ماهي إلا إمتداد لتلك السابقة التي كانت في المغرب: فرقة الخوارج الأباضية التي تخالفكم معاشر المسلمين في المذهب والمعتقد.

ولكي تنطلي الحجة، ويمر التمويه لفقوا أقاويل على الشيخ محمد وأتباعه، أوضح رحمه الله، كذبها في رسائله العديدة، وعرف هذا علماء

المغرب في حوارهم عام ١٢٢٦ه-، عندما حج المولى أبو إسحاق إبراهيم بن السلطان المولى سليمان رحمه الله، ومعه مجموعة كبيرة من علماء المغرب لحوار الإمام سعود بن عبدالعزيز ومناقشته فيما نسب إليهم، وكان هذا بعد وفاة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله بزمن .

وقد سجلت تواريخ المغرب عن هذه الحادثة مايثبت البراءة لهذه الدعوة السلفية من كل مانسب إليها وقناعة علماء المغرب من سلامتها وصدقها، حتى إن الإمام إبراهيم هذا اقتنع بها(١).

وقد وجد هذا القول \_ أعني القدح في هذه الدعوة \_ صدى في نفوس راغبي الزعامة والتسلط باسم العلم والمعرفة، ولدى أصحاب الأهواء والمصالح الظاهرة أيضاً.

هذا من جانب ومن جانب آخر انطلت النسبة إلى عبدالوهاب \_ والد الشيخ محمد وهي نسبة غير صحيحة، لأنه لم يكن هو صاحب الدعوة. ولأنهم لو نسبوها للشيخ محمد لصارت محمدية، ولا يتحقق لهم ماأرادوا، لأن الدين الإسلامي كله يسمى الرسالة المحمدية، نسبة إلى النبي محمد عليه الذي بلغها عن ربه.

والعامة لاتفرق بين هذا وذاك، ولذا حرصوا أن يكون للإسم المراد إطلاقه صدى في نفوس الجاهير الذين هم قاعدتهم في التمويه والتلبيس، وخلفية يموه بها على أنصاف المتعلمين.

<sup>(</sup>۱) راجع سيرة المولى أبي اسحاق بن سليهان في تواريخ المغرب مثلًا: الاستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى ج ۸ ص ١٢٥-١٢٥ للناصري. والإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام ج ١٠ ص ٢٨-٧٣.

ظهر مثل هذا القول في تقارير وخطابات إبراهيم باشا التي كان يبعث بها لمحمد علي بمصر، وفي كتابات لبعض العثمانيين، حيث بدأ إطلاق الألقاب التالية: الوهابية، الخوارج، المارقين من الدين (١) على دعوة الشيخ محمد والدولة السعودية من ذلك التاريخ.

هؤلاء في مظهر عام اتفقوا جميعاً في اتجاه واحد للتلبيس على الناس في هذا الأمر، والناس بطبيعتهم يتخوفون من كل جديد، ويستنكرون ماجاء لمخالفة ماساروا عليه. وخير شاهد في هذا مانجده موضحاً في القران الكريم، والسيرة النبوية العطرة من أمور كثيرة في موقف المعاندين للإسلام عندما جاء به محمد على من عند ربه داعياً ومنقذاً.

كما نلمس شاهداً حياً في عصرنا الحاضر، عندما بدأ الشباب الإسلامي يهتم بدينه، ويرجع لتعاليم ربه، فيما أطلق عليه: الصحوة الإسلامية فقد بدأت صحف الغرب والشرق ووسائل إعلامه وجهود مفكريه، تشوه الصورة، وتنفر من الاتجاه وتصف هذا التحول الإسلامي بنعوت متعددة لكي يوجد حجاب يمنع المسيرة، ويقضي على الحماسة.

والعامة في كل عصر ومكان، وهم الجم الغفير، يلجأون في مثل هذا الأمر إلى مصدر القوة لتوضح لهم الأمر، وتجلى الحقيقة، لكن هذا المصدر في ذلك الوقت من علماء وأرباب مصالح أرادوا قلب الحقائق، وتشويه

<sup>(</sup>۱) راجع مثل هذه الوثائق: رسالة محمد علي يعتذر للأتراك فيها عن القيام بحرب ابن سعود ص٣٥-٣٥٥. ورسالة يوسف كبخ الخاصة بحرب آل سعود ص٣٦٦-٣٧٠، وأمر تعيين يوسف ضبا باشا قائداً عاماً للعساكر بالحجاز ص٣٨١-٣٨٢، والملحق رقم ٧ ص٣٨٦-٣٨٤. ورسالة إبراهيم باشا بعد حرب شقراء والتبشير بفتحها ص٤٤٠-٤٤٤ وغير ذلك كثير. انظر كتاب الدولة السعودية للدكتور عبدالرحيم عبالرحمن عبدالرحيم في هذا وهو من مطبوعات جامعة الدول العربية ص٩٤٥-٤٤٤.

أصوات المستجيبين العارفين، وذلك بإطلاق الشبهة، واختلاق الآراء، التي تلقفها العامة بالنشر والإذاعة، من جانب، ومن جانب آخر بالاستجابة للنداء بالوقوف ضد هذا الاتجاه، الذي سموه للناس انشقاقاً في الدين، وخروجاً على جماعة المسلمين، وبدعاً أدخلت في الدين بينها واقع الأمر عكس ذلك.

وقد وجدت هذه الشبهة التي أطلقت، صدى في نفوس أرباب المصالح والجاه، لدى الباب العالي العثماني خوفاً على سمعة ومكانة الدولة ونفوذها بعد أن أثاروا حفيظة والدة أحد سلاطينهم على الإمام عبدالله بن سعود، بعد انتصاره على جيوشهم في وادي الصفراء بين المدينة وينبع.

وفي كثير من أقطار المسلمين بالتبعية، حيث روجها أناس يأكلون أموال الناس بالباطل، ويرضون بزعامات مؤقتة دينية، ويتسلطون بها على الجهال الذين لايدركون حقيقة دينهم، ولانوايا هؤلاء وماهم عليه، وهذا ماكان يخشاه رسول الله على من زلة العالم، والعلماء المضللين الذين يفتون بغير ماأنزل الله فيضلون ويضلون أيضلون .

وقد ضرب هؤلاء جميعاً على الوتر الحساس في حياة الناس وهو الدين الذي تحتاجه النفوس وتتشوق إليه الأفئدة، ولكنها تجهله حقيقة، وتجهل المصادر التي يجب أن يؤخذ منها، فتتبع كل مايقال لها فيه.

ومن هذه الجذور بدأوا في التعاون لتشويه الدعوة، التي كان من أهدافها توحيد كلمة المسلمين، ونبذ الخرافات، وتنوير الأذهان، وتوجيه النفوس إلى العلم، باعتباره مصدر الحقيقة، حيث بلغ الأمر بالناس في الدرعية، كما ذكر ابن غنام وابن بشر في تاريخهما رغبة عارمة في النهل من

<sup>(</sup>١) من حديث رواه البخاري ومسلم والترمذي عن عائشة وعروة .

العلم، ثم العمل المتواصل لكسب المعيشة: فكان تلاميذ الشيخ يوزعون أوقاتهم بين العلم والعمل .

من بعد صلاة الفجر حتى ارتفاع الشمس للعلم، ثم يتجهون لأعمالهم وفلايحهم حتى الظهر ليرتاحوا ويواصلوا العمل من العصر حتى المغرب، وبعد المغرب إلى العشاء جلسات علم واهتمام بالبحث عن المعرفة في الحلقات والنقاش.

### شبهات الخصوم: \_

وهذا ممادفع أيضاً بعض الأشخاص، ممن تعارضت مصلحته الدنيوية مع دعوة الشيخ إلى مخالفة الشيخ ومحاولة التشهير به كذباً وافتراء، وأغلبهم من بني قومه، فألصقوا بالشيخ ودعوته أشياء كثيرة طفق جاهداً في رسائله العديدة إلى التبرىء منها، والدفاع عن سلامة المعتقد الذي ينادي به وأنه لم يخرج عن الكتاب والسنة، وسوف يكون لنا مع بعض أولئك وقفة خاطفة، ترشد طالب الحقيقة إلى بعض مواطن الداء.

وإن من يقرأ ماكتبه خصوم دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب عنها من افتراءات وأكاذيب، فإنه لاشك سيلمس أن جميع ماأورده من شبهات، ومااختلقوه من مجادلات، لاأصل لها في أي مصنف مماكتبه رحمه الله، بل إن رسائله العديدة التي ملأت سفراً كاملاً، ورسائل وردود أولاده وأحفاده وتلاميذه من بعده وهي كثيرة وعديدة. كلها كانت تنفي تلك الأقاويل، وتتبرأ منها بأيهان صادقة، ومثل هذه: الرسائل والردود التي يجدها المتتبع لمسيرة هذه الدعوة، والمنافحين عنها النافين للشبهات المطروحة من دون أصل ثابت، منذ اقترانه بالعمل الجهادي السياسي وحتى اليوم.

إننا عندما نعود إلى أصل تلك الشبهات فإننا سنراها لاتخرج عن:

١ ــ شبهات ذات جذور في الفرق السابقة ألصقوها بالشيخ محمد بن عبدالوهاب، مع أن له رأياً فيها هو رأي أهل السنة والجهاعة، حيث ينكر خروجها عن الصف الإسلامي، كها أنكرها قبله شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في الشام، والإمام الشاطبي في المغرب، والعزبن عبدالسلام في مصر سنة ١٦٠هـ.

٢ \_ وإما أشياء مختلقة، لاأساس لها من الصحة، ولم ترد في أصل مانقل عن نصوص ومؤلفات الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ولافي مؤلفات تلاميذه وأبنائه.

والمختلق لاحدود له، وفيه تمويه على القارىء والسامع، فقد أبانت رسائل الشيخ ضد هذا الشيء الكثير، كما مر بنا في مقتطفات من أربع رسائل بعثها للآفاق<sup>(۱)</sup> البراءة من كل مانسب إليه، وأنه محض افتراء لاأصل له عنده قولاً أو عقيدة، خذ مثلاً قوله في إحدى رسائله لأهل القصيم وقد جاء فيها:

ثم لايخفى عليكم أنه بلغني أن رسالة سليهان بن سحيم (٢) قد وصلت اليكم، وأنه قبلها وصدقها بعض المنتمين للعلم في جهتكم والله يعلم أن الرجل افترى على أموراً لم أقلها، ولم يأت أكثرها على بالي .

فمنها قوله: إني مبطل كتب المذاهب الأربعة، وإني أقول إن الناس من ستهائة سنة ليسوا على شيء، وإني أدعي الاجتهاد، وإني خارج عن التقليد، وإني أقول إن اختلاف العلماء نقمة، وإني أكفر من يتوسل بالصالحين، وإني

<sup>(</sup>١) انظر ص٧٥-٧٧ من هذا الكتاب وأصول هذه الرسائل في الهوامش .

<sup>(</sup>٢) واحد من أهل الرياض ناوأ الدعوة وخاصمها وصار يكتب في الأفاق يختلق مالم يقله الشيخ .

أكفر البوصيري لقوله: ياأكرم الخلق، وإني أقول لو أقدر على هدم قبة رسول الله على لله على الكعبة لأخذت ميزابها وجعلت له ميزاباً من خشب، وإني أحرم زيارة قبر النبي على وإني أنكر زيارة قبر الوالدين وغيرهما، وإني أكفر من حلف بغير الله، وإني أكفر ابن الفارض وابن عربي، وإني أحرق دلائل الخيرات، وروض الرياحين وأسميه روض الشياطين، جوابي عن هذه المسائل أن أقول سبحانك هذا بهتان عظيم، وقبله من بهت محمداً عن هذه المسائل أن أقول سبحانك هذا بهتان عظيم، وقبله من بهت محمداً الكذب وقول الزور(١).

٣ ـ ويدخل في هاتين الحالتين ظهور عجز من جادلوا أتباع الشيخ وأفحموهم، ومن باب الرغبة في تغطية هذا العجز، بدأوا ينالون من الشيخ ودعوته، وهذا من باب التلبيس على الناس، ذلك أنهم لو قالوا الحقيقة التي دارت في النقاش، لانتهت مكانتهم ومصالحهم، ولذا لم يبق أمامهم إلا قلب الحقيقة، وتمويه النتيجة لأن ماجرى لم ينشر على الملأ.

٤ ــ وإما كلام مبتور من أصل كلامه رحمه الله ، أو قول مؤول على غير معناه مثل من يقرأ «ويل للمصلين» ، ويسكت عن إكمال الآية .

ويدخل في هذا قولهم: إن أتباع محمد بن عبدالوهاب ينكرون الصلاة على النبي ﷺ، وينكرون رسالته، مما لايصدقه عاقل متبصر .

ولا استبعد أن يكون جميع من كتب متهجماً على الشيخ محمد ودعوته: بأنه لم يقرأ واحداً من كتبه، سواء في التوحيد والعقيدة، أو الفقه والأحكام، أو التفسير والسيرة النبوية، بل إنه لم يناقش رأياً مماقال، وإنها حركتهم

<sup>(</sup>١) راجع هذه الرسالة كاملة في ج٥ من مؤلفات الشيخ قسم الرسائل الشخصية ص٨-١٣. وضمن ملحق هذا الكتاب ص .

المصالح الدنيوية، وأعماهم الهوى، حيث وجدوها فرصة عاجلة لأخذ عيوب الوهابية الرستمية، الخارجية الأباضية، التي قال فيها علماء الإسلام ماقالوا، ودار حولها في المغرب نقاش طويل وردود ومجادلات، وتناولها علماء المغرب والأندلس في كتبهم بالردود والقدح كثيراً، لإلصاق تلك العيوب بالدعوة الجديدة بادىء ذي بدء.

وقد استغل الخصوم قرابة في الاسم، فطابقوا اللقب في الحالين وأطلقوا الأول على الشاني، وأعطوا دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب اصطلاحاً جديداً، هو اسم لجذور عميقة في نفوس المسلمين في شال افريقيا بصفة خاصة وهو«الوهبية أو الوهابية»، فوجدوا هذا ثوباً جاهزاً ألبسوه دعوة الشيخ محمد للتنفير منها، حيث أبرزوا عيوب السابقة وألصقوها بدعوة الشيخ محمد.

والمغاربة ممن شهد لهم التاريخ بدور إيجابي في الوقوف ضد الدعوات المناهضة لأهل السنة: مع عبدالوهاب بن رستم هذا، ثم مع الفاطميين العبيديين وغيرهم، ثم بمناهضة المستعمر في بلادهم والوقوف ضد مطامعه.

فألبس أعداء الإسلام دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب السلفية ثوباً مستعاراً مشوهاً من باب التنفير خوفاً من عودة المسلمين إلى المنهج المحمدي وبساطته واستهالته لقلوب المسلمين، الذين ملوا الفرقة وأضناهم الخلاف، فيكون في ذلك سبب لاتفاق الكلمة، ونبذ الخلافات التي ينفذ منها الأعداء.

لاسيها وأن صدوراً في العالم الإسلامي وخاصة في شمال افريقيا قد انفتحت لهذه الدعوة واستجاب لها أصحابها لأنها بغية كل مسلم، كما مر بنا نهاذج من ذلك.

فأقض ذلك مضاجع أصحاب المصالح، وأرباب الأهواء والبدع، وتعاموا عن الحقيقة حيث بذلوا جهوداً مضنية لطمسها وإلهاء الناس عنها، وعن تتبع مصادرها بحثاً واستقصاء .

ويتضح مثل ذلك في كتابة الباحثين الغربيين والمستشرقين، من فرنسيين وإيطاليين وانجليز وألمان عن الإسلام والمسلمين، في شهال أفريقيا على وجه الخصوص، وفي كل مكان بوجه عام، وخاصة عند تعرضهم لليقظة الفكرية الجديدة في تاريخ الإسلام، التي ترتبط دائماً ومن الدراسات المنصفة، بقيام الشيخ محمد بن عبدالوهاب بدعوته، وإمتدادها للعالم الإسلامي، لأنها جاءت في وقت الظلمة والجهل.

ففي الوقت الذي بدأ المسلمون يعون حقيقة الدعوة السلفية التي جددها الشيخ محمد بن عبدالوهاب، وأعادت للمسلمين يقظة فكرية عقدية في المنهج الإسلامي الصحيح، والعقيدة الصافية السليمة، لأنها لم تخرج بالإسلام عن نقاوته الأولى، حيث سلك في هذا الدرب منحى المصلحين في تاريخ الإسلام، المجددين لمنهج السلف الصالح كلما اندثر كابن تيمية أحمد بن عبدالحليم المتوفى بالشام عام ٧٢٨هم، وابن قيم الجوزية المتوفى بدمشق عام ٥٥١هم، والشاطبي المتوفى بغرناطة بالأندلس عام ٥٩٧هم، والعزّ بن عبدالسلام المتوفى بمصر وغيرهم كثير من علماء السلف.

كما تحدث عن ذلك كثير من العارفين والمفكرين العرب والمسلمين وغيرهم. وقد أورد الأستاذ عبدالله بن سعد بن رويشد في كتابه الإمام محمد بن عبدالوهاب في التاريخ: حدود أربعين رأياً تشيد بدعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب، ودورها في تحريك اليقظة في نفوس المسلمين في كل مكان من المعمورة(١).

<sup>(</sup>١) انظر كتابه هذا الجزء الثاني من ص٣٠٠ إلى ٣٦٠ .

## عودة . . لإثارة الشبهات : ـ

دهمت العالم عامة والمسلمين بصفة خاصة المباديء المنكرة من شيوعية ومأسونية ووجودية وعلمانية وإلحادية وغيرها، ولم يجد المسلمون مخرجاً يضىء لهم الطريق، ومنفذاً يهربون منه إلى بر الأمان، إلا بالإسلام الصافي النقي الخالص من الشوائب والدخائل.

ذلك أن أبناء المسلمين، قد جبلهم الله على حب الولاء، والاتجاه بالعقيدة إلى مايوصل لله جل وعلا، وهذه فطرة الله التي فطر البشر عليها، وإن جذور الإسلام تجذبهم، ورابطته تجمع بينهم، فتتجاذب القلوب، لتتقارب النفوس، إلا أن جهات ذات أهداف متباينة، وأحقاد دفينة، تأتي مع بعدها عن العاطفة مع المسلمين، لتستغل ذوي العقول الضعيفة، والمآرب الوقتية، والبضاعة المزجاة من العلم والمعرفة فتتحدث باسم العلم، وتتزعم باسم الغيرة والمعرفة وهذا ماكان يخشاه رسول الله على أمته من العلماء المضللين الذين يلبسون الأمور على الناس.

ألمس هذا عند مابدأت كتب تطبع وتوزع بالمجان مجدداً في افريقيا وآسيا وأوروبا تعيد تلك الشبهات على المسلمين بعد أن كاد المسلمون ينسوا الماضي بأحقاده، ويتآلفون من جديد، على منهج كتاب الله وسنة نبيه الأمين والخيم، بعد أن عصفت بهم الفتن، وأعمل الأعداء أيديهم في التخريب والإفساد. وذلك من أجل تنقية الدين من الشوائب الدخيلة، ذلك أن النصرانية الحاقدة، واليهودية الماكرة، قد حركتا الأعوان، لأنها بدأتا تفلسان في ديار الغرب فضلًا عن ديار الإسلام، بعد أن تمرد عليهم أبناؤهم، وشعروا بخواء أفكار أرباب تلك الدعوات.

ثم عندما رأوا أبناء المسلمين يتجهون للإسلام الصحيح في نقاوته،

حسبها حدثني أحد الدعاة في أفريقيا، عن حرص الناس هناك وفي كل مكان، على تتبع تعاليم الإسلام من مصادرها الصحيحة النقية .

وكان محاحدثني به هذا الداعية: أن أحد علمائهم مال مع تلك الكتب، التي تطبع في دولة إسلامية، وتوزع بعدة لغات، وقد بدأ هذا الشيخ ينال من شخصية محمد بن عبدالوهاب ودعوته، ويصفها بنعوت عديدة، لتأثره بالكتب التي وصلته، وألصقت بالدعوة الإصلاحية التي انتهجها الشيخ ومن جاء بعده، شبهاً وافتراءات.

فقال له الداعية: هل قرأت للشيخ محمد بن عبدالوهاب شيئاً من كتبه؟ قال: لا ويكفي ماقيل عنه. وكان هذا الداعية ذكياً، فأعطاه كتاب التوحيد للشيخ محمد بن عبدالوهاب، بعد أن نزع عنه غلافه. وقال: أحب أن تقرأ هذا الكتاب وتعطيني رأيك فيه غداً.

وفي موعد اللقاء: أثنى ذلك العالم على هذا الكتاب، وترحم على مؤلفه، لما حوى من علم مستمد من كتاب الله وسنة رسوله محمد على رصين يحتاج إليه المسلمون في تصحيح معتقداتهم.

فها كان منه إلا أن أعطاه نسخة أخرى منه وعليها الغلاف.

وقال له: هذا هو الكتاب كاملاً، ومؤلفه هو الشيخ محمد بن عبدالوهاب صاحب الدعوة الإصلاحية التجديدية السلفية كما ترى، وبقية كتبه من هذا النوع.

فها كان من ذلك العالم إلا أن قال: حسبنا الله ونعم الوكيل، لقد أتهم الشيخ بها ليس فيه، وما نقرؤه عنه يخالف مايقوله هو في مؤلفه هذا، إن هذا هو التوحيد الخالص، الذي جاء به محمد بن عبدالله عليه الصلاة والسلام، ودعانا إلى التمسك به .

ومنذ عشرات السنين، حصلت قصة مماثلة في الهند فقد هدى الله عالماً من علماء الهند بتوفيق من الله، ثم بمناظرة مع شخص يسمى البكري في قضية مماثلة.

هذه نظرة عامة يحسن بالمسلمين عموماً الانتباه إليها، وألا يجعلوا الآخرين يفرضون عليهم رأياً بدون معرفة خفاياه، فالرأي العلمي، والحقيقة التي تتعلق بالعقيدة والدين، يحسن بالمسلم العارف أن يبحث عنها وينقب بنفسه عن كل مايؤصلهما ويتوثق ويدقق حتى لاتزل قدمه بعد ثبوتها، ويترتب على ذلك خلاف في الصف الإسلامي، لايستفيد منه سوى العدو الذي يبذل الشيء الكثير من جهده وماله وفكره وأعوانه، لبث الفرقة، وتشتيت الشمل بين أبناء المسلمين، لأن مصالحه ومنافعه في هذه الفرقة، وسيطرته ونفوذه في بذر الخلافات.

وندعو الله أن يجمع كلمة المسلمين، وأن يؤلف بين قلوبهم في آخر الزمان، كما ألف بينهم في أوله عندما قال الله لنبيه محمد عليه :

﴿ وَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ لَوْأَنفَقْتَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مَّا أَلَفْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَنكِنَ ٱللَّهَ أَلَفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ وَعَزِيزُ حَكِيدٌ ﴾ (١)

واليهود والنصارى لن يرضوا عن المسلمين حتى يفسدوا عليهم دينهم، ويجعلوهم في خلاف مستمر، وتشاحن وتباغض، كما أبان الله عنهم ذلك الشعور في محكم التنزيل عندما قال: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ

وَلَا ٱلنَّصَرَىٰ حَتَّى تَنَّبِعَ مِلَّتُهُم قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَى ۗ ﴿ (١) .

ولن يصلح آخر هذه الأمة إلا بها صلح به أولها كها قال الإمام مالك رحمه الله. وأولها لم يصلح إلا بعقيدة الإسلام الصافية النقية، وآخرها لن يصلح إلا بذلك .

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال آية ٦٣ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة آية ١٢٠ .

# خصوم الدعوة من داخل المنطقة: \_

جوبهت دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله أول ماجوبهت من داخل المنطقة التي انطلقت منها، فوقف أمامها أناس ادعوا العلم، وكانت لهم مصالح سوف تتأثر من معرفة الناس للحقيقة التي حرص الشيخ على إبانتها للناس مستمدة من كتاب الله وسنة رسوله على الله على المناس مستمدة من كتاب الله وسنة رسوله المناس المستمدة من كتاب الله وسنة رسوله المناس الله وسنة رسوله المناس المناس المناس الله وسنة المناس المناس

والهوى دائماً يعمي ويصم، كما أن للحسد دوراً في تلك المجابهة، كما يقول الشاعر العربي:

حسدوا الفتى إذ لم يكونوا مثله فالقوم أعداء له وخصوم

لقد بلغ من هؤلاء القوم أن انبروا لدعوة الشيخ بالجرح والكذب والافتراء... ثم لخوفهم الذي أقلق راحتهم بدأوا يبثون الرسائل يميناً وشالاً من باب التنفير، والكيد. كما حصل من ابن سحيم وابن مويس وغيرهما ممن سوف نلم بذكرهم، والإشارة لانتشار رسائلهم التي كشفها الشيخ محمد نفسه في الرسائل التي يبعث بها للآفاق داعياً وموضحاً من جهة، ومزيلاً لما علق بالأذان من أكاذيب وافتراءات من جهة أخرى.

ولن ندخل في تلك المنافحات والمراسلات، ولكن يكفي أن نستشهد بالآية الكريمة ﴿ فَأَمَّا الزَّبِدُ فَيَذُهُ بُ جُفَآ أَءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَّكُنُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١)

لقد ذهب القوم جميعاً الناقد والمنقود، والمفتري والمفترى عليه، وأثبتت الأيام صدق إخلاص الشيخ محمد رحمه الله، حيث بقى صدى الدعوة، بل ازداد، وحرص الناس في كل مكان على تتبع كتبه رحمه الله، ودراستها، كما عاد كثير من المناوئين إلى رشده بعدما استبان لهم سلامتها، وصدق هدف

<sup>(</sup>١) سورة الرعد آية ١٧ .

الداعية، لأن الحق أحق أن يتبع، أما أولئك المناوئون فقد ماتت أسماؤهم، ومات معها كل ماقالوه، ولا يكاد الناس يعرفون عن أغلبهم إن لم نقل كلهم إلا من فحوى رسائل الشيخ محمد رحمه الله.

هذا في الدنيا، وأما في الآخرة فالجزاء عند الله جلت قدرته، لأنه هو الذي يعلم السرائر، وماتخفي الصدور.

وقد اعتبر الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز \_ أمد الله في عمره \_ خصوم الشيخ ثلاثة أقسام:

ا ـ علماء مخرفون يرون الحق باطلاً والباطل حقاً، ويعتقدون أن البناء على القبور واتخاذ المساجد عليها ودعاءها من دون الله والاستغاثة بها وماأشبه ذلك دين وهدى، ويعتقدون أن من أنكر ذلك فقد أبغض الصالحين، وأبغض الأولياء وهو عدو يجب جهاده.

٢ — وقسم آخر من المنسوبين للعلم: جهلوا حقيقة هذا الرجل، ولم يعرفوا عنه الحق الذي دعا إليه بل، قلدوا غيرهم، وصدقوا ماقيل فيه من الخرافيين المضللين، وظنوا أنهم على هدى فيها نسبوه إليه من بعض الأولياء والأنبياء، ومن معاداتهم وإنكار كراماتهم، فذموا الشيخ، وعابوا دعوته ونفروا عنه.

" \_ وقسم آخر: خافوا على المناصب والمراتب، فعادوه لئلا تمتد أيدي أنصار الدعوة الإسلامية إليهم فتنزلهم عن مراكزهم، وتستولي على بلادهم(١).

ا ومن أبرز خصوم الدعوة الذين صاروا يكاتبون الأفاق، ويفترون على

<sup>(</sup>١) انظر الإمام محمد بن عبدالوهاب دعوته وسيرته للشيخ ابن باز ص٢٧-٢٨ .

الشيخ أشياء لم يقلها، ثم لما ضاق بهم المكان، وعرف الناس حقيقة دعوة الشيخ محمد واتبعوها لأنها دين الله الخالص، لم يسعهم إلا مغادرة الديار إلى أماكن أخرى ليواصلوا عملهم، ويجدوا لهم ميداناً أرحب يصولون ويجولون فيه، فموهوا على كثير من المسلمين، وأغتر بهم بعض العلماء هناك من دون روية أو تبصر.

ونذكر من أولئك بعض الأسماء باختصار:

السيخ بأنه يكتب للأمصار في النيل من الشيخ ومهاجمة دعوته، حيث يصور الشيخ بأنه يكتب للأمصار في النيل من الشيخ ومهاجمة دعوته، حيث يصور للناس برسائله أشياء لم تقع من الشيخ، وليس لها أصل، كان من علماء الرياض وبعد سقوط الرياض في يد الدولة السعودية الأولى غادر للأحساء ثم الزبير بالعراق وقد توفي هناك وفيها أولاده عام ١١٨١ه-(١).

كما روي هذا العداء للدعوة من آل سحيم لعدة رجال وكلهم بيت علم ذلك الوقت في مدينة المجمعة وفي الرياض، ولعل السر في هذا من حسد العلماء وغيرتهم، لأن الشيطان حريص بدخول المنافذ على الانسان مهما كانت.

٢ - محمد بن عبدالله بن فيروز النجدي أصلاً الأحسائي مولداً، كان من العلماء الأعلام وقد اهتم به والي البصرة العثماني عبدالله أغا لما انتقل إليها وسكنها وبقي بها حتى آخر حياته عام ١٢١٦ه-، حيث دفن بالزبير، وقد خرج من الأحساء عندما أوشكت جيوش آل سعود أن تدخلها لأنه ناوأ

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته عند ابن بسام في علماء نجد خلال ستة قرون ج١ ص٣٢٣ وتاريخ ابن غنام .

الدعوة منذ بدايتها، فوجد عند الوالي مايعينه على تحريض السلطان العثماني بالقضاء على الدعوة وقمعها(۱) وقد أيده في هذا المسلك بعض تلاميذه ماعدا: محمد بن رشيد العفالقي الذي هاجر للمدينة، فلما دخلها الإمام سعود بن عبدالعزيز أكرمه كعادته في إكرام العلماء وجعله على قضاء المدينة فأحب الدعوة السلفية وكان من دعاتها، وظهرت جهوده في مصر بعد أن سكنها فأحبه الناس هناك وله دور كبير في تعريف الناس بالسلفية وتوفي بالقاهرة سنة ١٢٥٧هـ (۲).

٣ - محمد بن عبدالرحمن بن عفالق، له مكانة علمية في الأحساء، يرتاده طلاب العلم، وقد توفي بالأحساء سنة ١١٦٣هم، وقد أدرك أول دعوة الشيخ محمد - رحمه الله - فعاداها وكتب إلى الشيخ رسالة يتحداه فيها بأن يبين له ماتحتوي عليه سورة العاديات من المجاز والاستعارة والكناية وغيرها من العلوم البلاغية، حيث صح في اعتقاده أن استحضار النكت البلاغية والاصطلاحات البيانية هي الوسيلة الوحيدة إلى تحقيق مايجب لله تعالى على عباده من معرفته ومعرفة توحيده وإخلاص العبادة له، كما قال الشيخ عبدالله بن بسام عند ترجمته لحياته (٣).

عبدالله بن عيسى المويسي قاضي حرمة ، الذي جاء ذكره في رسائل الشيخ كثيراً ، فأخذ الشيخ محمد يحذر الناس منه . ويبين أعماله ، وقد توفي ببلده عام ١١٧٥هـ (٤) وذلك قبل انتشار الدعوة أو اتساع دائرتها في الجزيرة العربية .

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في علماء نجد لأبن بسام ج٣ ص٨٦-٨٨٦، ورسالته في محاربة الدعوة في تاريخ ابن غنام وابن بشر .

<sup>(</sup>٢) انظر مشاهير علماء نجد لعبدالرحمن آل الشيخ ص٢٢٨ ويسمية أحمد .

<sup>(</sup>٣) انظر علماء نجد خلال ستة قرون ج٣ ص٨٢٠ .

<sup>(</sup>٤) نفس المصدرج٢ ص٢٠٤ .

٥ \_ عثمان بن عبدالعزيز بن منصور الذي درس في العراق ومن أشهر مشايخه داود بن جرجيس، ومحمد بن سلوم الفرضي، وهما من أشد خصوم الدعوة، وبين ابن جرجيس وعلماء نجد ردود ومنافرات حول هذه الدعوة، قال ابن بسام في ترجمته: والمترجم له متردد في اتجاهه العقدي فمرة يوالي الدعوة السلفية، وينتسب إليها، وأخرى يبتعد عنها ويوالي أعداءها، ولذا فإنه لما وصل نجداً داود بن جرجيس الذي أخذ يقرر استحباب التوسل بالصالحين من الأموات والاستعانة بهم ونحو ذلك ممايخالف صافي العقيدة ناصره، وصار يثني عليه. ويمدح طريقته، وقرظ كتابه وأثنى على نهجه بقصيدة بلغت ستة وثلاثين بيتاً، وقد رد عليه بقصائد مماثلة بالوزن والقافية أكثر من سبعة علماء من نجد(١).

7 \_ عمد بن عبدالله بن حميد المولود في عنيزة سنة ١٢٣٢ه، ومفتي الحنابلة في مكة إلى أن توفي بالطائف سنة ١٢٩٥ه، ذكر ابن بسام في ترجمته لحياته قائلاً: إن المترجم له بحكم وظيفته تبع الدولة العثمانية \_ مفتي الحنابلة بالحرم المكي \_ التي حاربت العقيدة السلفية وبحكم وجود المترجم له بعد النكبة التي أصابت الدعوة السلفية في بلادها فقضت عليها، وكثرت أعداءها والموالين لأضدادها وبحكم قراءته خارج نجد على علماء نذروا أنفسم لمحاربة هذه الدعوة فإن هذه المؤثرات طبعته بطابعها الخاص، وجعلت منه خصماً لها وحليفاً لأعدائها(٢).

 $V = \alpha$ ربد بن أحمد التميمي الذي ناوأ الدعوة ثم سافر إلى اليمن سنة الدعوة وبدأ يبث التشويه لسمعة الدعوة ودعاتها والقائمين عليها وبقي هناك حوالي عشرة أشهر وفارقهم إلى الحجاز مع الحجاج .

<sup>(</sup>١) انظر متابه علماء نجد في ستة قرون ج٣ ص٦٩٦ .

 <sup>(</sup>٢) انظر علماء نجد في ستة قرون ج٣ ص٨٦٥-٨٦٦. وانظر مخطوطة ابن حميد (السحب الوابلة على ضرائع الحنابلة) حيث ضرب صفحاً عن علماء الدعوة وناصر خصومها

وقد قال عنه ابن بسام عند ترجمته: والقصد ان هذا الرجل وأمثاله عمن ناوأوا الدعوة الإصلاحية، هم الذين شوهوا سمعتها وألصقوا بها الأكاذيب وزوروا عليها الدعاية الباطلة، حتى اغتر بهم من لايعرف حقيقتها ولايخبر حالها، فرميت بالعداء عن قوس واحد، إما من الحاسدين الحاقدين وإما من المغرورين المخدوعين وإما من أعداء الإصلاح والدين، حتى غزتها الجيوش العثمانية في عقر دارها فأوقفت سيرها، وشلت نشاطها بالقضاء على دعاتها، وإبادة القائمين عليها من ملوك الحكومة السعودية الأولى، ورجال العلم من أبناء الشيخ محمد وأحفاده، حتى إذا شاء الله تعالى انبعاثها مرة أخرى، هيأ الله لها البطل المغوار الإمام تركي بن عبدالله، الذي قاوم الجيوش التركية حتى طهر البلاد منها(۱) ولاتزال بحمد الله في طريق آمن وجمهد، ومن أثرها الأمن الذي تنعم به البلاد في ظل تطبيق الشريعة الإسلامية السمحة.

وقال في نهاية ترجمته إنه عاد من الحجاز إلى بلده حريملاء، ولكن الإمام محمد بن سعود تغلب عليها فهرب منها، فلما وصل بلدة رغبة أمسكه أميرها على الجريسي وقتله وذلك في عام ١١٧١هـ (٢).

٨ – وهناك علماء آخرون لم يعرف عنهم التحدي للدعوة لكنهم يميلون مع خصومها في البلاد التي انتقلوا اليها أمثال: محمد بن علي بن سلوم الفرضي الذي انتقل من سدير إلى الزبير بالعراق متعاطفاً مع شيخه محمد بن فيروز، حيث توفي بالعراق هو وابناه عبدالرزاق وعبداللطيف اللذان أصبحا من أعلام علماء سوق الشيوخ والبصرة في وقتها .

وإبراهيم بن يوسف الذي تعلم في دمشق وسكنها، وكان له حلقة علم في الجامع الأموي وقتل في ظروف غامضة هناك عام ١١٨٧هـ.

<sup>(</sup>١) انظر كتابه علماء نجد في ستة قرون ج٣ ص٩٤٩ .

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر ص٠٥٥.

وراشد بن خنين الذي انتقل من الخرج إلى الأحساء ومات هناك بغير عقب(١) .

وغيرهم ممن جاء ذكرهم في رسائل الشيخ كابن إسهاعيل وابن ربيعة ، وابن مطلق ، وابن عبدالله وغيرهم ، وقد بلغ ماجمع من رسائله التي توضح دعوته رحمه الله والرد على ماقيل نحوها من افتراءات واحد وخمسون رسالة ، طبعت في ٣٢٣ صفحة ضمن مجلد واحد ، وهي ذات فائدة كبيرة لمن يريد التحقق عن كثب عن كنه الشيخ ودعوته .

ولاريب أن كثيراً ممن ناوأها عندما استبانت له الحقيقة رجع عن رأيه السابق، لأن الحق أحق أن يتبع .

### الهدف من التسمية: ـ

لئن كان مسعود الندوي \_ رحمه الله \_ في كتابه (محمد بن عبدالوهاب مصلح مظلوم ومفترى عليه) قد قال: إن من أبرز الأكاذيب على دعوة شيخ الإسلام تسميتها بالوهابية، ولكن أصحاب المطامع حاولوا من هذه التسمية أن يثبتوا أنها دين خارج عن الإسلام، واتحد الانجليز والأتراك والمصريون فجعلوها شبحاً مخيفاً، بحيث كلما قامت أي حركة إسلامية في العالم الإسلامي في القرنين الماضيين، ورأى الأوروبيون فيها خطراً على مصالحهم، ربطوا حبالها بالوهابية النجدية وإن ناقضتها(۱).

فإن الشيخ أحمد بن حجر قاضي المحكمة الشرعية الأولى بقطر قد ربط افتراءات بعض المتكلمين الحنابلة السابقين، بالافتراء على الشيخ محمد،

<sup>(</sup>١) في تراجم هؤلاء انظر السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة لابن حميد وعلماء نجد في ستة قرون لابن بسام، روضة الناظرين عن مآثر علماء نجد وحوادث السنين لمحمد بن عثمان القاضي .

ر ٢) انظر كتابه هذا ترجمة عبدالعليم البستوي مراجعة وتقديم الدكتور محمد تقي الدين الهلالي ص١٦٥.

لأن المخالفين لاينقصون من قدر الآخرين إلا بالافتراء عليهم، وكذلك المستعمر لايجد طريقاً في القضاء على الحركات الإسلامية إلا بمثل هذا الأسلوب.

وكان مماقاله الشيخ أحمد في كتابه: (نقض كلام المفترين الحنابلة السلفيين): «ونسبوا إلى الشيخ وإلى أتباعه أنهم لا يجعلون للرسول السلفيين): «ونسبوا إلى الشيخ وإلى أتباعه أنهم لا يجعلون للرسول حرمة بل يقول أحدهم عصاي خير من الرسول. ولايرون للعلماء والصالحين مقاماً، وينكرون شفاعة الرسول في ويحرمون زيارة قبره، وقبور سائر المؤمنين، ولايرون الصلاة على الرسول في ، ولايعتنون بكتب الأئمة، بل يحرقونها ويتلفونها ولايرون تقليدهم جائزاً، ويكفرون المسلمين من قرون عديدة سوى من كان على معتقدهم، ويحرمون قراءة المولد النبوي »(١). إلى غير ذلك من المزاعم.

والجواب أن هذه الأشياء المنسوبة إليهم كلها كذب لانصيب لها من الصحة أبداً، وهذه كتبهم مطبوعة تباع وتوزع، فمن أراد أن يعرف كذب هذه المزاعم فليقرأ كتبهم (٢).

ومن هنا ندرك السر في الإصرار على لقب الوهابية، وإشاعة أنهم مذهب خامس لأن علماء المغرب قد اكتووا بنار الوهابية الرستمية الخارجية الأباضية، التي قامت هناك وأسسها عبدالوهاب بن عبدالرحمن بن رستم في آخر القرن الثاني وبداية القرن الثالث الهجري ولديهم فتاوى حولها، ومذهب أهلها كما أوضحنا من قبل.

فهي ثوب جاهز ماعلى أعداء الدعوة إلا خلعه على هذه الدعوة الجديدة

<sup>(</sup>١) من المعلوم أن إقامة المولد النبوي وقراءة المولد على مايفعله البعض تقرباً وتعبداً بدعة، يراجع القول الفصل في مولد خير الرسل ﷺ للشيخ اسهاعيل الانصاري .

<sup>(</sup>٢) انظر كتابه هذا ص٥٧-٥٨ إلى ص١٠١ حيث يرد على تلك الشبه .

من باب التنفير، واختصار الطريق، لأنه لا يخدم المستعمر في ديار الإسلام إلا أصحاب البدع والخرافات .

أما العلماء من أصحاب المصالح فتمسكوا بهاقيل من افتراءات، وألصق من شبهات رغم أن الحوار والنقاش ينفي تلك التهم وأنها لاأساس لها من الصحة، ويتبرأون منها. وماذلك إلا أن الهوى يعمى ويصم.

ولكي يؤكدوا صحة ماوضعوا من شبهات استغل أعداء الدعوة ماصار بين الشيخ محمد وأخيه الشيخ سليهان بن عبدالوهاب من خلاف باديء الأمر حيث عارضه سليهان شأنه شأن طلبة العلم في منطقة نجد وخارجها، عدم الاستجابة إلا بعد معرفة الحقيقة، فإذا استبان الرشد رجعوا للحق مذعنين.

والشيخ سليهان أيضاً ممن اقتنع بحقيقة الدرب الذي سار فيه أخوه، وسلامة المقصد. فصار من مؤيديه بعد ذلك .

نقول استغل الخصوم ذلك فألفوا رسالتين نسبتا إلى سليمان هذا هما: (الصواعق الإلهية في الرد على الوهابية) و (فصل الخطاب في الرد على محمد بن عبدالوهاب) .

بينها المتتبعون للأمر ينفون ذلك عن سليهان، وإنها قصد الصاقها بسليهان لزيادة التنفير بأن أخاه سليهان وهو أقرب الناس أنكر عليه. بينها واقع الحال أنه تابعه ووفد إليه معتذراً في الدرعية.

وكدليل آخر على كذب هذه المؤلفات، وعدم صحة نسبتها لسليمان، أن لقب الوهابية، لم تتفتق عنه الحيلة إلا مع الحملات التركية المصرية بقيادة إبراهيم باشا على نجد، وبعد موت الشيخ محمد بأكثر من عشرين سنة، وبعد موت سليمان أيضاً. بدليل أن «ني بور» المعاصر الأوروبي للشيخ محمد لم يستعمل اصطلاح الوهابية أصلاً وقال مسعود الندوي عنه: ويظهر من

هذا أن اصطلاح الوهابية لم يكن معروفاً إلى ذلك الوقت، ولكنه يسمي دعوة الشيخ بدين جديد (New Religion) مع أنه في النهاية يعبر عن مذهب محمد ابن عبدالوهاب الجديد بالمحمدية. وأن أول ذكر للوهابية جاء عند (برك هارت) الذي جاء الحجاز بعد استيلاء محمد علي في سنة ١٢٢٩هـ، كما جاء ذلك عند الجبرتي في تاريخه(١).

وكما جاء أيضاً في رحلة سادلير التي مرّ بنا ذكرها .

وقرينة ثالثة فلو كان سليهان بن عبد الوهاب ممن رد على أخيه وناوأ الدعوة، فإن اسمه سوف يتكرر في الردود، وسيأتي له ذكر أسوة بأسهاء من ناوأها ولو لفترة، حيث الجدل والنقاش مستمر، وإنها هو ثوب ألبس لسليهان هذا ولم يكن له، كها ألبست الدعوة اصطلاحاً لايربطها به صلة، لتنافر مابين دعوة الشيخ محمد والوهابية الرستمية الخارجية، من حيث المعتقد والمحتوى، والمكان والطريقة وطريقة الاستشهاد بالدليل الشرعي، ولذا لم يرد له ذكر في ذلك ممايدل على براءته من ذلك.

فالوهابية الرستمية تخالف معتقد أهل السنة والجهاعة، كها هو معروف عنهم من الدارسين لحالهم، بينها الشيخ، كها يقول بنفسه في رسائله وتشهد به جميع كتبه، وكتب أبنائه وتلاميذه: متبع وليس بمبتدع، يسير وفق مذهب أهل السنة والجهاعة، ويدعم رأيه بالدليل الصحيح من كتاب الله الكريم، وسنة رسوله المصطفى على وماانتهجه السلف الصالح من القرون المفضلة، كها هو واضح القياس في جميع كتبه ورسائله.

وقرينة رابعة: فإن مخالفة سليمان بن عبدالوهاب لأخيه كانت في بداية أمر الشيخ محمد، ووقتها لم تتعد الردود الكلام الشفوي والمراسلات

<sup>(</sup>١) راجع كتاب الندوي محمد بن عبدالوهاب ص١٦٧-١٦٨ .

الصغيرة، وابن غنام ممن رصد ذلك بتاريخه وقد عاصرهما سوياً وتوفي بعدهما بزمن، ولم يذكر من ذلك شيئاً رغم أنه ذكر المخالفين للشيخ. هذا من جانب، ومن جانب آخر فإن كلمة الوهابية نسبة لوالدهما سوياً، ولايمكن أن يكون لسليان الابتداع في إطلاقها لأنه لم يرد على والده من جهة، ومن أخرى فإنه يدرك أن النسبة خطأ، لأنها من نسبة الشيء إلى غير أصله، فلايمكن أن تقول للمكي إنه مدني ولاللمغربي إنه هندي، وإن أطلقت تجاوزاً فهما يشتركان فيها، الراد والمردود عليه.

وهذه لاتنطلي على سليان بن عبدالوهاب إذا كان هو صاحب الردحققة .

وقرينة خامسة: أن الكاتبين عن الدعوة في وقتها حيث لفتت الأنظار من الغربيين وغيرهم مثل «ني بور» ممن عاصرها الذي وصل إلى الأحساء، فقد كان يسميها المحمدية نسبة إلى محمد ابن عبدالوهاب وتارة يسميها الدعوة الجديدة. وهذان الاسهان لايحققان الغرض المقصود باستشارة العامة «وبرك هارت» الذي وصل الحجاز عام ١٢٢٩هم، وقابل محمد علي وأثنى على هذه الدعوة ومكانتها العقدية وسلامتها من الشوائب، وانتقد من يخالفها فيها رصده برحلته. ممايبرهن على أن الحيلة قد تفتقت عن اسم يراد به الإثارة. ويعطي شرعية على تحريك الجيوش، وتجريد الحملات ضد هذه الدعوة بمثل هذا اللقب الجديد الذي لابد أن يكون له جذور تستولي على المشاعر، وإثارة الحماسة.

ولذا سبقت هذه التسمية الحملات من أجل إرهاق الناس بالضرائب ودعوتهم للبذل والإنفاق كها ذكر الجبري في تاريخه من أقاويل عنهم، بوجوب قتال الخوارج، وبأن الوهابية الأباضية الخارجية، قد عادت للظهور فيجب بذل المستطاع لمحاربتها.

وهذا من أهم بواعث نفض الغبار عن ذلك اللقب الكامن في سجلات التاريخ، ولذا فإنه قد كذب على سليهان بن عبدالوهاب تأليف هاتين الرسالتين بعد موته بزمن، كها زيفت في الوقت الحاضر مذكرات (همفر) الذي قيل عنه بأنه جاسوس بريطاني، وعن علاقته بالشيخ محمد بن عبدالوهاب، حيث لم يعرف لذلك أصل، ولم يسمع بهذا الشخص من قبل.

وهذا من الإِدعاءت التي لابرهان عليها، أو دليل يؤيدها. . والكذب لاحدود له .

وأعداء الإسلام يهتمون بإثارة مثل هذا لما فيه من بلبلة للأفكار، وتحريك للفتن، ونزع للثقة من كل داعية مخلص .

وصحافة اليوم دليل قاطع على هذا المنهج في الإثارة وكثرة الافتراءات على كثير من الدول، لأن منهجها يخالف الآخرين .

ذلك أن الدين الحق الصافي. من الشوائب، كلما برز وبدأ الناس يميلون إليه لما فيه من تخليص للنفوس والمجتمعات من السلبيات التي تدخل على دين الإسلام وهو منها براء، ينزعج أعداء الإسلام من ذلك العمل الذي يؤلف القلوب، فيحركون أعوانهم لمباعدة هذا الاقتراب، كما تحس هذا عندما قام الفلسطينيون بانتفاضتهم بالحجارة والهتافات. فقدانزعج اليهود من الدعوة للجهاد، التي هتف بها الأطفال، ومن ترديدهم لكلمة: الله أكبر، وأشاعوا في العالم بوسائل إعلامهم أن التمرد شيوعي. ليصرفوا النظر عن الاتجاه الإسلامي الذي خشاه اليهود. فما أشبه الليلة بالمارحة .

والأمثال في ذلك كثيرة في كل مكان وزمان: فهذا الوتري المولود بالمدينة عام ١٢٦١ه-، والـذي رأى الأستاذ أحمد العماري الذي حقق رسالته في

محاكمة السلفية الوهابية بالمغرب في تساؤلاته حول هذه الرسالة بها نصه: ألا يكون الوتري أراد من مرافقته هاته ومحاكمته متابعة السلفية الوهابية بالمغرب كها تابعها بالمشرق حسب الإشارات التي وردت عنده بالرسالة؟ لماذا يتحيز للسلطان التركي وللوالي على مصر ضد محمد بن عبدالوهاب فهل هو تزمت شديد للطرقية على حساب السلفية، أو توجد خلفيات أحسرى وراء التحامل؟ نحاول أن نجيب على هذه الأسئلة من خلال عرض الأسباب التي جعلت الوتري يكتب رسالته(۱).

إذاً فكل من كتب كان لسبب دفعه، وهدف وجه إليه.

فقد تأثر أمثال الوتري بإهتهام أهل المغرب بالدعوة السلفية بعد أن وصلت رسالة الإمام سعود بن عبدالعزيز في عام ١٢٢٥ه-، حيث عهد المولى سليهان العلوي للأديب السيد حمدون بن الحاج الفاسي الإجابة عليها، وقد أرفق بالجواب قصيدة مدح فيها ابن سعود، وقد أكد أبو عبدالله محمد الكنسوس أن حمدون بن الحاج أجاب ابن سعود ومدحه بأمر من السلطان سليهان، وبرهن على ذلك بأمور مقنعة. ثم ذكر المحقق بعضاً من هذه الميمية في مدح سعود ومنها:

إن قمت فينا بأمر لم يقم أحد

به فجـوزیت مایجـزاه ذو نعـم

بقطع أهل الحروب بالحجاز بأن

يقــــّــلوا أو يصـــلبـــوا بلاوهـــم

أو أن تقطع أيديهم وأرجلهم

عن الخلاف أو أن ينفوا من أرضهم

<sup>(</sup>١) انظر ص٤ من هذا التحقيق بمجلة كلية الأداب بفاس شعبة التاريخ عدد خاص سنة ١٤٠٦هـ عام ١٩٨٥م ويقع هذا التحقيق في ٤٦ صفحة، وقد دافع المحقق بإنصاف عن السلفية في المغرب .

حتى جرى الماء في بلاد الحجاز بأن

طلعت سعد سعود غير ملتشم

لاشيء يمنع من حج ومعتمر

وزورة يكمل المأمول من حرم

إذ عاد درب الحجاز اليوم سالكه

أهنا وآمن من حمامة الحرم مذّلاح فيه سعود ماحياً بدعاً

قد أحدثتها ملوك العرب والعجم(١).

### من نتائج الخصومة: ـ

لقد كانت العيينة التي ارتبطت باسم الشيخ محمد، وتحركت منها دعوته الأولى، قلعة علمية يرتادها طلاب العلم، ورواد المعرفة، ويجاورها من الشرق بلدة صغيرة اسمها الجبيلة، وقد التصقتا الآن في مدينة واحدة (٢).

وبالجبيلة كانت توجد قبور الصحابة رضوان الله عليهم، الذين قتلوا في حروب الردة حيث قرب المكان من مواقع معارك اليهامة التي أعز الله فيها دينه بقتل مسيلمة الكذاب. ومع الجهل وطول الزمن، وضعف العقيدة في النفوس، اتخذ الناس عليهم المباني، ونصبت القباب، على قبر زيد بن الخطاب وبقية الصحابة. فصارت النذور تقدم لهم، والقرابين تدفع عندهم، وقصدهم الناس من دون الله.

والذي يرجع لمبدأ البناء على القبور في العالم الإسلامي يراه مرتبطاً بقيام دولة القرامطة في الجزيرة العربية، والفاطميين في المغرب ثم في مصر.

<sup>(</sup>١) نفس المصدر السابق ص١٦. ويلاحظ ان بعض الأبيات لم يستقم وزنها .

<sup>(</sup>٢) تبعد عن الرياض ٤٠ كم من الجهة الشمالية الغربية .

ولكن العلماء لايحركون ساكناً، لأن جوهر العقيدة وهو المحرك لذلك قد ضعف، بل بلغ الأمر إلى أن الجهة التي لايوجد فيها أولياء يبنى على قبورهم، كان الناس يبحثون عن شيء يتعلقون به كالشجر والحجر والمغارات وغيرها.

ومن يدرك من العلماء ضرر ماوقع فيه الناس من خلل، وبعد عن العقيدة الصافية فإنه تنقصه الشجاعة في إظهار الأمر، ولايستطيع الجهر خوفاً من العامة، التي تدعمها السلطة.

لكن الشيخ محمد رحمه الله أدرك هذا وهو لايزال طالباً. إذْ بدأ ينمي الشجاعة في نفسه، ويوطنها على التحمل، في سن مبكرة ويبين مايجب إيضاحه كلما عرض له مناسبة في مثل هذه المواقف.

ا \_ عندما كان يدرس في العيينة، كان أحد أساتذته إذا أراد بدء درسه همهم بدعاء يستعين فيه بزيد بن الخطاب ويطلب منه المدد، فكان محمد يرد بصوت خفيف لايسمعه غير هذا الأستاذ لينبهه: الله أقدر من زيد .

ومع الزمن ترك الأستاذ تلك العادة، ثم استدعاه ونصحه بالرفق فيها هو مقبل عليه، مع الحلم في دعوة الناس، لأن تغيير ماألفه الناس وإن كان باطلاً يحتاج إلى علم مقرون بحلم وشجاعة .

٢ \_ وعندما كان يطلب العلم في مكة، كان يجلس في حلقة أحد المشايخ الذي أعجب به وبذكائه، وكان هذا الشيخ إذا قام من كرسيه بعد انتهاء الدرس يقول: ياكعبة الله. فأراد محمد بن عبدالوهاب رحمه الله أن يلفت نظر الشيخ وبرفق لهذا الخطأ العقدي. فجاء إليه يوماً مبكراً وقبل وصول الطلاب، وقال له: أريد أن أقرأ عليك شيئاً من حفظي في القرآن، فرحب الشيخ بذلك. فقرأ عليه سورة قريش فلما وصل إلى الآية:

﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبُّ هَنَا ٱلْبَيْتِ ﴾ قرأها فليعبدوا هذا البيت، فرد عليه الشيخ

الخطأ وصحح له، ولكنه أعادها ثلاثاً بنفس الخطأ. فقال له الشيخ: أنت ذكي، فلهاذا كررت الخطأ وهذا لايصح لأن العبادة لله، لاللبيت. فقال: ياشيخ معذرة فقد تأثرت بك. فقال: عجيب وماذا قلت؟ فأخبره بهايقول كلها قام. قال الشيخ هذا خطأ وقد قلدت غيري فيه من دون روّية واستغفر الله من ذلك. وأبطل هذه العادة. ثم قال له: سيكون لك شأن ولكن عليك بالتحمل والصبر.

٣ ــ أما في الزبير بالعراق فقد آذوه وطردوه لأنه أنكر عليهم التمسح
 والتوسل بقبر الزبير بن العوام الذي سميت البلدة باسمه .

٤ — وعندما كان يدرس تلاميذه في الدرعية التوحيد، وأيقن أنهم قد أدركوا ذلك أراد اختبارهم، وكان درسه بعد صلاة الفجر، فقال في أول الدرس لطلابه، لقد سمعت ضجة ليلة البارحة في أحد أحياء المدينة، وصياحاً، فهاذا ترون قد حصل؟ فاهتم التلاميذ بالمساهمة والحهاسة، إذ لعله سارق، أو مجرم، أو شخص يتعدى على أعراض الناس.

وفي اليوم التالي: سألهم هل عرفتم الأمر وماذا ترون جزاءه. فقالوا: لم نعرف ولكن يجب أن يجازى بأقصى العقوبات الرادعة .

فقال الشيخ محمد مهوناً الأمر أمامهم ليعرف نتائجه في نفوسهم: أما أنا فقد عرفت: ذلك ان امرأة نذرت أن تذبح ديكاً أسود للجن، إن عوفي ابنها من مرض ألم به، وقد عوفي فتعاونت مع زوجها على ذبح الديك، فهرب منهم وصاروا يلاحقونه من سطوح المنازل، حتى أمسكوه وذبحوه بدون تسمية للجن، كما أخبرها بذلك أحد المتعاطين للسحر.

فهدأت ثائرة الطلاب. فلما رأى هذا منهم. قال: إنكم لم تعرفوا التوحيد الذي درستم. لما كانت المسألة جريمة يعاقب عليها الشرع بالحد الموضح نوعه في كتب الفقه أهمكم الأمر، وتحمستم له، ولما أصبح الموضوع يتعلق بالعقيدة هدأتم بينها الأول معصية، أما الثاني فشرك، والشرك يقول الله فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِ عَوَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ (١).

إذاً سنعيد دراسة التوحيد من جديد، ثم جاءته فكرة إعداد كتاب التوحيد وتقريره على طلابه من تلك الحادثة .

لقد نتج عن دعوة الشيخ أمور منها: ـ

بالنسبة لمن يريد أن يسترشد فإنه قد كتب بعضهم للشيخ مستوضحاً عما وصله من أخبار الشيخ ومستجلياً للإجابة عن الشبهات التي نسبت للشيخ، ووصل إليهم علمها .

ورسائل الشيخ التي أشرنا إليها من قبل تنبىء عن ذلك، ولذا فإن من فطنة الشيخ أن يخبرهم بأسماء من أشاعها من طلبة العلم في زمانه. ويوضح لهم مايجب عليهم.

أما العلماء الذين يريدون الوصول للحقيقة فكانت كتاباتهم للشيخ تتسم بعمق النظرة وتركيز السؤال، حيث يحكمون على الشيخ من إجابته المدعومة بالدليل الشرعي نقلاً من كتاب الله وسنة رسوله على أو عقلاً بما هو مدرك ومحسوس. وهؤلاء في الغالب الأعم، عندما يتبين لهم الحق يتبعونه ويركنون إليه، وتعتبر رسائله بمثابة التعليم لهم والإرشاد كما في رسالته إلى

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية ٤٨.

محمد بن عيد من مطاوعة ثرمداء (١) ورسالته إلى البكيلي في اليمن (٢). ورسائله إلى عبدالله بن سحيم مطوع المجمعة (٣) وغيرها .

أما الحكام الذين هدفهم حقيقة الدفاع عن دين الله، ورد الشبهات التي تشار حوله فإنهم يتخذون المناظرة طريقاً للوصول للهدف، ولا يجري المناظرة إلا من لديه استعداد بالرجوع للحق إذا استبان له، كها حصل لهذه الدعوة مع علماء مكة التي جرت على إثرها مناظرة بين علماء مكة وعلماء من الدرعية منهم الشيخ محمد بن معمر، والشيخ عبدالعزيز الحصين. وقد كانت النتيجة قناعة علماء مكة بسلامة منهج هذه الدعوة، وصحة الخط الذي تسير فيه (٤) ومع ملوك المغرب، فقد كتب الشيخ محمد رسالة لأهل المغرب وأو وصل كتاب الشيخ عمد رسالة أخرى قال عنها أبو العباس الناصري، في كتابه التاريخي: (الإستقصاء لأخبار دول المغرب الأقصى): وفي هذه المدة أيضاً وصل كتاب عبدالله بن سعود الوهابي النابغ بجزيرة العرب، المتغلب على الحرمين الشريفين المظهر لمذهبه فيها إلى فاس المحروسة بكتاب، لأن ابن سعود لما استولى على الحرمين بعث كتبه إلى الآفاق كالعراق والشام ومصر والمغرب يدعو الناس إلى اتباع مذهبه والتمسك بدعوته. . ثم شكك المؤلف هل الرسالة أصلها لتونس حيث بعث مفتيها نسخة إلى فاس . أم أنها موجهة هل الرسالة أصلها لتونس حيث بعث مفتيها نسخة إلى فاس . أم أنها موجهة هل الرسالة أصلها لتونس حيث بعث مفتيها نسخة إلى فاس . أم أنها موجهة هل الرسالة أصلها لتونس حيث بعث مفتيها نسخة إلى فاس . أم أنها موجهة

<sup>(</sup>١) هي الرسالة الثالثة من رسائله ص٢٤-٣٠، وأيضاً الرسالة الثانية من رسائله ص١٦-٢١ .

 <sup>(</sup>۲) هي الرسالة الرابعة عشر من رسائله ص٤٩٨٩ .
 (۳) انظر مثلًا الرسالة ١١ ص٢٦-٧٦، والرسالة ٢٠ ص١٤١\_١٤ .

<sup>(</sup>٤) راجع كتاب البيان المفيد فيها اتفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد الطبعة الأولى سنة ١٢٤٤هـ .

<sup>(</sup>٥) هي الرسالة ١٧ من رسائله ص١١٠ـ١١٥ .

للسلطان المولى سليهان العلوي بالقصد، إلا أن نسخة منه وردت بواسطة علماء تونس(١).

ومن باب الإيضاح: فإن هذه الرسالة قد بعثها الإمام سعود بن عبدالعزيز بعد أن استولى على المدينة في عام ١٢٢٠هـ، لأن الشيخ محمد قد توفي في عام ١٢٠٦هـ.

وقد وجدت نسخة من هذه الرسالة منشورة باللغة العربية في صحيفة (اسلاميكا) الألمانية ISLAMIGA العدد الأول المجلد السابع الصادر في عام ١٩٣٥م، ضمن مقال مطول باللغة الألمانية لأحد المستشرقين عن الوهابية بالمغرب.

وهذه الرسالة لشرح حقيقة التوحيد، وماتنطوي عليه دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب وتقع في ثلاث صفحات(٢).

ولقد كان لهذه الرسالة صدى لدى حكام المغرب العلويين الذين قامت دولتهم لمحاربة النصارى والنهوض بالمغرب الأقصى منذ عام ١٦٣١م الموافق لعام ١٠٤١هـ (٣).

ففي عام ١٢٢٦ه-، \_ يقول الناصري: \_ وجه السلطان المولى سليهان رحمه الله ولده الأستاذ الأفضل المولى أبا إسحاق إبراهيم بن سليهان إلى الحجاز لأداء فريضة الحج مع الركب النبوي الذي جرت العادة بخروجه

<sup>(</sup>١) انظر الاستقصا ٨ ص١١٩-١٢٠ .

<sup>(</sup>٢) انظر تلك المجلة، حيث علق المستشرق على هذه الرسالة مشوهاً الدعوة بخلاف مافيها من وضوح وأدلة .

<sup>(</sup>٣) راجع كتاب المغرب الكبير للدكتور جلال يحيى ج٣ ص٦٥-٦٦ ويرى صاحب الاستقصاء أنه عام ١٠٤٥ ج٧ ص١٥٠

من فاس على هيئة بديعة من الاحتفال. . وكانت الملوك تعتني بذلك وتختار له أصناف الناس من العلماء والأعيان، والتجار والقاضي وشيخ الركب، وغير ذلك ممايضاهي ركب مصر والشام وغيرهما، فوجه السلطان ولده المذكور في جماعة من علماء المغرب وأعيانه مثل الفقيه العلامة القاضي أبي الفضل العباس بن كيران، والفقيه الشريف البركة المولى الأمين بن جعفر الحسنى الرتبي، والعلامة الفقيه الشهير أبي عبدالله محمد العربي السواحلي وغيرهم من علماء المغرب(١) إلى أن قال: ولما اجتمع(٢) بالشريف المولى إبراهيم أظهر له التعظيم الواجب لأهل البيت الكريم، وجلس معه كجلوس أحد أصحابه وحاشيته وكان الذي تولى الكلام معه الفقيه القاضي أبو إسحاق إبراهيم الزداغي فكان من جملة ماقال ابن سعود لهم: إن الناس يزعمون أننا مخالفون للسنة المحمدية فأي شيء رأيتمونا خالفنا من السنة وأي شيء سمعتموه عنا قبل اجتماعكم بنا، فقال القاضي: بلغنا أنكم تقولون بالاستواء الذاتي المستلزم لجسمية المستوي. فقال لهم: معاذ الله إنها نقول كما قال الإمام مالك: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والسؤال عنه بدعة. فهل في هذا مخالفة؟ قالوا: لا. وبمثل هذا نحن أيضاً نقول ثم قال القاضي: وبلغنا أنكم تقولون بعدم حياة النبي على وحياة إخوانه من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام في قبورهم، فلما سمع ذكر النبي عليه ارتعد ورفع صوته بالصلاة عليه. وقال: معاذ الله إنها نقول إنه عليه عليه عليه عليه عليه عليه الله عليه من الأنبياء حياة فوق حياة الشهداء، ثم قال القاضي: وبلغنا أنكم تمنعون من زيارته على ، وزيارة سائر الأموات مع ثبوتها في الصحاح التي لايمكن إنكارها. فقال: معاذ الله أن ننكر ماثبت في شرعنا، وهل منعناكم أنتم لما

<sup>(</sup>١) انظر الاستقصاء لأخبار المغرب الأقصى ج٨ ص١٢٠.

<sup>(</sup>٢) الضمير في اجتمع يعود إلى ابن سعود .

عرفنا أنكم تعرفون كيفيتها وآدابها، وإنها نمنع منها العامة الذين يشركون العبودية بالألوهية، ويطلبون من الأموات أن تقضي لهم أغراضهم التي لاتقضيها إلا الربوبية، وإنها سبيل الزيارة الاعتبار بحال الأموات، وتذكر مصير الزائر إلى ماصار إليه المزور، ثم يدعو له بالمغفرة. ويستشفع به إلى الله تعالى الله تعالى المتفرد بالإعطاء والمنع هذا قول إمامنا أحمد ابن حنبل رضي الله عنه، ولما كان العوام في غاية البعد عن إدراك هذا المعنى منعناهم سداً للذريعة، فأين مخالفة السنة في هذا القدر. ثم قال صاحب الجيش: هذا ماحدث به أولئك المذكورون سمعنا ذلك من بعضهم جماعة، ثم سألنا الباقي أفراداً فاتفق خبرهم على ذلك(٢).

ثم قال المؤلف: وأقول بأن السلطان المولى سليهان رحمه الله كان يرى شيئاً من ذلك ولأجله كتب رسالته المشهورة التي تكلم فيها على حال متفقرة الوقت وحذر فيها رضي الله عنه من الخروج عن السنة والتغالي في البدعة، وبين فيها بعض آداب الزيارة للأولياء، وحذر من تغالي العوام في ذلك وأغلظ فيها مبالغة في النصح للمسلمين جزاه الله خيراً (٣).

وقد نشأ عن اهتمام ملوك المغرب بالاتجاه السليم في العقيدة، لأنهم يبحثون عن الحكمة التي هي ضالة المؤمن أنّى وجدها أخذها أن رأينا منهم اهتماماً كبيراً بتنقية العقيدة: .

١ \_ فهذا السلطان سيدي محمد بن عبدالله العلوي وصفه المؤرخ

<sup>(</sup>١) ابن سعود لا يقول هذا، ولكن آفة الأخبار رواتها، لأنه منفي، فالاستشفاع بالميت إلى الله تعالى غير جائز، سواء كان بطلب الدعاء منه أو غير ذلك لأن عمله انقطع إلا من ثلاث علم ينتفع به أو ولد صالح يدعو له أو صدقة جارية كها صح الحديث، يرجع إلى التحقيق والايضاح لسهاحة الشيخ عبدالعزيز بن باز في ادآب الزيارة.

<sup>(</sup>٢) الاستقصاء ج ٨ ص ١٢١-١٢٢ .

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر ص١٢٣.

الفرنسي شارلي جوليان في كتابه تاريخ إفريقيا الشهالية تعريب محمد المزالي والبشير بن سلامة بقوله: وكان سيدي محمد وهو التقي الورع على علم بواسطة الحجيج بانتشار الحركة الوهابية في الجزيرة العربية وتأييد عائلة آل سعود لها، وقد أعجب بصرامتها وكان يؤثر عنه قوله: «إني مالكي المذهب وهابي العقيدة» ومضت به حماسته الدينية إلى الإذن بإتلاف الكتب المتساهلة في الدين حسب رأيه والمحللة لمذهب الأشعرية، وتهديم بعض الزوايا مثل زاوية بوجاة(١).

وقد توفي هذا السلطان في شهر رجب من عام ١٢٠٤هـ (٢) .

Y = 0 والسلطان سليهان التي مرت بنا مناظرته قد أحب هذه الدعوة وعمل جاهداً على إصلاح وضع المغرب برسالته التي عمم وبمحاربته للطرق الصوفية المنحرفة «المربوطية» (٣) وكانت وفاته عام Y (Y أو الله وسيرته الناصري في كتابه الاستقصاء بعد أن أثنى على ديانته وسيرته وحرصه على محاربه الإلحاد والبدع (Y).

" والسلطان الحسن الأول في عام ١٣٠٠ه، وجه رسالة إلى الشعب المغربي يودع فيها القرن. ويتحدث عن ضرورة الرجوع إلى الكتاب والسنة ومحاربة البدع، ويرغب في حسن العقيدة، كها قال بذلك الدكتور عباس الجراري في محاضرة ألقاها بجامعة الرياض سنة ١٣٩٩هم، حيث قال: إنه عاش في السنوات الأولى لهذا القرن في المغرب مع الدعوة السلفية على يد أحد كبار العلهاء المحدثين المغاربة، وهو الشيخ أبو شعيب الدكالي الذي أقام بمكة مدة تزيد على عشر سنين، وقام بتدريس الحديث في الحرم

<sup>(</sup>١) انظر هذا الكتاب ج٢ ص٣١١ .

<sup>(</sup>٢) انظر خبر وفاته في الاستقصاء ج٨ ص٦٥ .

<sup>(</sup>٣) انظر كتاب انتشار دعوة الشيخ محمد لمحمد كمال جمعة ص٢٣٧-٢٣٨ .

<sup>(</sup>٤) راجع ج٨ ص١٦٤-١٦٦ .

المكي، ثم عاد إلى المغرب حيث أصبح زعيهاً للحركة السلفية لمدة تزيد على ربع قرن، وبشر بالفكرة السلفية، وحارب البدع والضلالات<sup>(١)</sup>.

هذا إلى جانب اهتهام المسلمين بها في كل مكان، وتحقيق طلبة العلم من صدق الهدف وبعدها عن مسارب البدع والخرافات التي أنكرها علماء الإسلام في كل مكان .

ولقد زاد الأمر وضوحاً أن الناس في كل مكان ماكانوا ليقتنعوا إلا بهاهو واضح يدعمه الدليل، فوضح أمامهم أن محمد بن عبدالوهاب كغيره من الدعاة المصلحين جاء ليجدد الدعوة، وينقي العقيدة من الفساد الذي أدخل عليها نتيجة الجهل، أداء للأمانة، ونصحاً للأمة، ليعيد الناس بأعهاهم واعتقاداتهم إلى منهج السلف الصالح منذ عهد رسول الله عليه إلى نهية القرن الثالث الهجري، حيث بدأت البدع تدخل الصف الإسلامي نتيجة غلبة الأمم، والتأثر بثقافات وأفكار الأمم الأخرى في معتقداتها، ولضعف العلهاء في أداء الأمانة.

وتعتبر الدولة الفاطمية التي ناوأها أهل المغرب في القرن الرابع الهجري، فاتحة شر في تاريخ البدع في المجتمع الإسلامي، وقد أبان عن أعلم ابن عذارى المراكشي في تاريخه البيان المغرب في تاريخ الأندلس والمغرب وأتى بالشيء الكثير من سيرهم وأعمالهم، حيث يرى أنهم ليسوا من نسل فاطمة الزهراء، وإنما يعودون إلى اليهود وأنهم من أصل غير شرعي حيث اتصلوا بابن الحلاج وأخذوا عنه هذا المعتقد(٢).

<sup>(</sup>١) من أراد رسالته هذه فليرجع لكتاب الترجمانة الكبرى ص٢٦٦ـ٤٧٠.

<sup>(</sup>٢) انظر نسبهم في البيان المغرب ج١ ص١٥٨-١٥٩. لأبن عذاري .

#### ويعسد

فإذا كان الفقهاء رحمهم الله يقولون: الأصل براءة الذمة، ورجال القانون في العصر الحاضر كلمتهم المعهودة تقول: المجرم بريء حتى تثبت إدانته، وأصدق من ذلك قول الله عز وجل:

﴿ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْما إِبِحَهَ لَهِ فَنُصَبِحُوا عَلَى مَا فَعَلَتُمْ نَادِمِينَ ﴾(١) فإن من مهمات طالب العلم عدم الانسياق خلف كل قول، ومن دون تحقيق أو تثبت لأن زلة العالم كبيرة، وانسياقه خلف آراء أصحاب الأهواء يزرى بمكانته، ويقدح في عدالته، فلقد جاء في الأثر: إذا جاءك الخصم قد فقئت عينه فلا تحكم له فلعل الآخر قد فقئت عيناه.

ذلك أن الخصومة في الرأي أو المعتقد أو الحقوق، مداولة بين طرفين فلايصح أن يؤخذ الحكم من جانب ويترك الجانب الآخر، وإلا أصبح في الحكم تحيز.

وإصدار الحكم عدالة يجب التثبت منها، والتروي في نتيجتها حتى لاتكون جائرة. لأن منهجنا في الإسلام حفظ اللسان من الزلل، والأعمال من الخطأ .

وميزان ذلك الحفظ، عرض كل أمر على كتاب الله وسنة رسوله الكريم: ﴿ فَإِن نَنزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (٢) والحق أحق أن يتبع .

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات آية ٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء آية ٥٩ .

يقول عمر بن عبدالعزيز \_ رحمه الله \_: لأن أخطيء في العفو خير من أن أخطيء في العقوبة، هذا لرغبته رحمه الله عدم إيجاد نفرة في المجتمع الإسلامي: أفراداً وجماعات .

ولئن كانت هذه التسمية \_ الاصطلاحية \_ خطأ في النسبة، والمعتقد، كما كانت الآراء المنسوبة للشيخ محمد وأتباعه، خطأ، وتبرأوا من ذلك كتابة ومناقشة، فإن المتتبعين لهذه العقيدة السلفية، هم أعرف بهاتعنيه من دلالات واضحة من مصدري التشريع في دين الإسلام: كتاب الله وسنة رسوله الكريم على ولذا لم يتبرموا من هذا اللقب، لإدراكهم بأن ماقيل ماهو إلا محض افتراء، لايثبت بالنقاش والمحاورة، فهم متبعون للمحجة البيضاء التي ترك سيدنا رسول الله على أصحابه عليها ليلها كنهارها، لايزيغ عنها إلا هالك، وهي المأخوذة من قوله وعمله وتقريره، بعد التوثق من ذلك صحة وسنداً.

فهذا عمران بن رضوان، وهو من مسلمي خارج الجزيرة، وعلماء بلده لنجه، عندما بلغته هذه الدعوة وتحقق عنها مدحها بقصيدة جاء فيها هذا البيت: (١).

إن كان تابع أحمد متـوهـبــاً فأنــا المــقــر بأنــني وهـــاد

وماذلك إلا أن هذا اللقب كما قال العالم العراقي محمد بهجت الأثري: من وحي أعداء الإسلام، الذين كانوا يظنون أن العالم الإسلامي قد صار جشة هامدة لاحراك بها، ولابد أن تكون الدول الاستعمارية هي الوارثة لأرضه. وكنوزه ومعادنه وخيراته، فوضعت هذه الدعوة الجديدة التي انبعثت

<sup>(</sup>١) المذكور من علماء ووجهاء مدينة لنجد بإيران .

من قلب جزيرة العرب مدوية لجمع شمل المسلمين، وإنقاذهم من المهالك، في ثورة الطائفية التي تزيد أرقام الطوائف رقماً جديداً، أي عكست الحال. فنبزتها بالوهابية، وأذاعت هذا النبز الأنباء الذائعة الشهرة، فتلقفته الأسماع، ورددته الألسن، وراق الدولة العثمانية هذا النبز فأجرته على ألسنة الدراويش ومرتزقة طعام التكايا والزوايا من تنابلة السلطان، وأفرطت في إلقاء الشبهات عليه وتشويهه، ولاسيما بعد استفحال شأنه، وقيام الدولة العربية الإسلامية في جزيرة العرب على أساسه وقواعده (١).

ولقد رأيت من المناسب أن أختم هذه الرساله الموجزة بكتابين: أحدهما أرسلة الشيخ سليهان بن عبدالوهاب إلى ثلاثة من علماء المجمعة، والآخر من الشيخ محمد بن عبدالوهاب، لأهل القصيم، إلا أن تأريخها بكل أسف لم يكن واضحاً. في هذا الكتاب يوضح الشيخ محمد منهجه في الدعوة، حيث طلب مني بعض علماء موريتانيا ذلك عندما زرت بلادهم في شعبان عام ٧٠١هم، وذلك من باب إفادة القاريء، وفتح المجال أمامه ليستوثق بنفسه ويحكم ويوازن من غير أن يفرض عليه رأي لم يقتنع به، وقد جعلتهما ملحقاً لهذا. . وماأردت إلا الإصلاح والتوفيق من الله العزيز الحكيم .

<sup>(</sup>١) انظر كتابه (محمد بن عبدالوهاب داعية التوحيد والتجديد في العصر الحديث) ص١٦-١٧.

الملحق: ـ

أولاً : ـ

وإن من استكمال فائدة القاريء إيراد واحدة من رسائل الشيخ محمد التي بعث لأهل القصيم، لما سألوه عن عقيدته للاطمئنان عن اتجاهه، والرد عليه إذا كان مخالفاً لآراء العلماء، لأن الناس هناك لم يستجيبوا لدعوته، إلا بعد دراسة وتمحيص، وهذا من مهمة العلماء في استجلاء الحقيقة، ورد المعتدى ببصيرة وإدراك.

وهذا هو نص هذه الرسالة. . ولها نظائر مع كل من سأله أو اشتبه في أمره . . وتكون النتيجة الاستجابة لمن يريد الحق ، لأنهم لم يجدوا لدى الشيخ ما يخالف شرع الله أو يغاير ماعليه أعلام أمة الإسلام من المصادر الموثوقة .

# رسالة الشيخ إلى أهل القصيم لما سألوه عن عقيدته: (١)

# بسم الله الرحمن الرحيم

أشهد الله ومن حضرني من الملائكة وأشهدكم أني أعتقد مااعتقدته الفرقة الناجية أهل السنة والجهاعة من الإيهان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، والإيهان بالقدر خيره وشره، ومن الإيهان بالله الإيهان بهاوصف به نفسه في كتابه على لسان رسوله والله شيء وهو السميع البصير، فلا بل أعتقد أن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، فلا أنفي عنه ماوصف به نفسه ولاأحرف الكلم عن مواضعه، ولاألحد في أسهائه وآياته، ولاأكيف، ولاأمثل صفاته تعالى، بصفات خلقه لأنه تعالى لاسمي وأصدق قيلاً، ولاند له، ولايقاس بخلقه فإنه سبحانه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلاً، وأحسن حديثاً فنزه نفسه عها وصفه به المخالفون من أهل التحريف والتعطيل وقيال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنَ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنَ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنَ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنَ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنَ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنْ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنْ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنْ وَعَمَّا يَصِفُونَ مَن أهل التحريف والتعطيل فقال: ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنْ وَالْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ اللّه واللّه اللّه واللّه اللّه ا

وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿(٢) والفرقة الناجية وسط في باب أفعاله تعالى بين القدرية والجبرية، وهم في باب وعيد الله بين المرجئة والوعيدية؛ وهم وسط في باب الإيمان والدين بين الحرورية والمعتزلة، وبين المرجئة والجهمية، وهم وسط في باب أصحاب رسول الله علي بين الروافض والخوارج.

<sup>(</sup>١) نشرت هذه الرسالة في القسم الخاص للرسائل الشخصية للشيخ محمد بن عبدالوهاب تصنيف د. محمد بلتاجي. و. د. سيد حجاب والشيخ عبدالعزيز الرومي وهي الرسالة الأولى ص٧- ٥٣٠. نقلًا عن الدرر السنية ج١ ص٢٨٠. .

<sup>(</sup>٢) الصافات الآيات: ١٨٠ ـ ١٨٨ .

وأعتقد أن القرآن كلام الله منزل غير مخلوق منه بدأ وإليه يعود: وأنه تكلم به حقيقة وأنزله على عبده ورسوله وأمينه على وحيه وسفيره بينه وبين عباده نبينا محمد على وأومن بأن الله فعال لما يريد، ولايكون شيء إلا بإرادته، ولايخرج شيء عن مشيئته، وليس شيء في العالم يخرج عن تقديره ولايصدر إلا عن تدبيره ولامحيد لأحد عن القدر المحدود ولايتجاوز ماخط له في اللوح المسطور.

وأعتقد الإيهان بكل ماأخبر به النبي على مايكون بعد الموت، فأومن بفتنة القبر ونعيمه، وبإعادة الأرواح إلى الأجساد، فيقوم الناس لرب العالمين حفاة عراة غرلا تدنو منهم الشمس، وتنصب الموازين وتوزن بها أعمال العباد فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم في جهنم خالدون، وتنشر الدواوين فآخذ كتابه بيمينه، وآخذ كتابه بشماله.

وأومن بحوض نبينا محمد على بعرصة القيامة، وماؤه أشد بياضاً من اللبن، وأحلى من العسل، آنيته عدد نجوم السماء، من شرب منه مرة لم يظمأ بعدها أبداً، وأومن بأن الصراط منصوب على شفير جهنم يمر به الناس على قدر أعمالهم .

وأومن بشفاعة النبي على وأنه أول شافع وأول مشفع، ولاينكر شفاعة النبي على البدع والضلال، ولكنها لاتكون إلا من بعد الإذن والرضى كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الرَّتَضَىٰ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الرَّتَضَىٰ (١)، وقال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلَّا بِإِذْ نِهِ أَ ﴿ (٢)، وقال تعالى: ﴿ وَكُم مِن مَلكِ فِي

ٱلسَّمَوَاتِ لَا تُغُنِي شَفَاعَنُهُمُ شَيَّا إِلَّامِنُ بَعَدِ أَن يَأْذَنَ ٱللَّهُ لِمَن يَشَآءُ وَيَرْضَى ﴿ (٣) وهو لايرضي إلا التوحيد؛ ولايأذن إلا لأهله، وأما المشركون

<sup>(</sup>١) الأنبياء آية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة آية: ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٣) النجم آية: ٢٦ .

فليس لهم من الشفاعة نصيب؛ كما قال تعالى:

وأومن بأن الجنة والنار مخلوقتان، وأنهما اليوم موجودتان، وأنهما لايفنيان؛ وأن المؤمنين يرون ربهم بأبصارهم يوم القيامة كما يرون القمر ليلة البدر لايضامون في رؤيته .

<sup>(</sup>١) المدثر آية: ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الحشر آية: ١٠ .

فاجراً، وصلاة الجهاعة خلفهم جائزة، والجهاد ماض منذ بعث الله محمداً على أن يقاتل آخر هذه الأمة الدجال لا يبطله جور جائر ولاعدل عادل، وأرى وجوب السمع والطاعة لأئمة المسلمين برهم وفاجرهم، مالم يأمروا بمعصية الله، ومن ولي الخلافة واجتمع عليه الناس ورضوا به، وغلبهم بسيفه حتى صار خليفة وجبت طاعته؛ وحرم الخروج عليه، وأرى هجر أهل البدع ومباينتهم حتى يتوبوا، وأحكم عليهم بالدين وأكل سرائرهم إلى الله، وأعتقد أن كل محدثة في الاسلام بدعة.

وأعتقد أن الإيهان قول باللسان، وعمل يعمل، بالأركان، واعتقاد بالجان، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية وهو بضع وسبعون شعبة أعلاها شهادة أن لاإله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق، وأرى وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على ماتوجبه الشريعة المحمدية الطاهرة.

فهذه عقيدة وجيزة حررتها وأنا مشتغل البال لتطلعوا على ماعندي والله على مانقول وكيل .

ثم لايخفى عليكم أنه بلغني أن رسالة سليهان بن سحيم قد وصلت اليكم وأنه قبلها وصدقها بعض المنتمين للعلم في جهتكم، والله يعلم أن الرجل افترى علي أموراً لم أقلها، ولم يأت أكثرها على بالي. (فمنها) قوله: إني مبطل كتب المذاهب الأربعة، وإني أقول أن الناس من ستهائة سنة ليسوا على شيء وإني أدعي الاجتهاد، وإني خارج عن التقليد وإني أقول إن إختلاف العلماء نقمة، وإني أكفر من توسل بالصالحين، وإني أكفر البوصيري لقوله ياأكرم الخلق، وإني أقول لو أقدر على هدم قبة رسول الله عدمتها، ولو أقدر على الكعبة لأخذت ميزابها وجعلت لها ميزاباً من خشب، وإني أحرم زيارة قبر النابي في وإني أنكر زيارة قبر الوالدين وغيرهما، وأني أكفر من حلف بغير الله، وإني أكفر ابن الفارض وابن عربي، وإني أكفر من حلف بغير الله، وإني أكفر ابن الفارض وابن عربي، وإني

أحرق دلائل الخيرات وروض الرياحين وأسميه روض الشياطين. جوابي عن هذه المسائل أن أقول سبحانك هذا بهتان عظيم. وقبله من بهت محمداً عن هذه المسائل أن أقول سبحانك هذا بهتان عظيم. وقبله من بهت محمداً على أنه يسب عيسى بن مريم ويسب الصالحين فتشابهت قلوبهم بافتراء الكذب وقول الزور. قال تعالى: ﴿إِنَّ مَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِكَانِتِ ٱللَّهِ الآية (۱) بهتوه على بأنه يقول إن الملائكة وعيسى وعزيراً في النار. فأنزل الله في ذلك: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسَنَى أَوْلَتِهِكَ عَنْهَا فَأَنزل الله في ذلك: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنّا ٱلْحُسَنَى أَوْلَتِهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴾ (۱) .

وأما المسائل الأخر وهي أني أقول لايتم إسلام الإنسان حتى يعرف معنى لاإله إلا الله، وأني أعرف من يأتيني بمعناها، وأني أكفر الناذر إذا أراد بنذره التقرب لغير الله، وأخذ النذر لأجل ذلك، وأن الذبح لغير الله كفر والذبيحة حرام. فهذه المسائل حق وأنا قائل بها. ولي عليها دلائل من كلام الله وكلام رسوله، ومن أقوال العلماء المتبعين كالأئمة الأربعة، وإذا سهل الله تعالى بسطت الجواب عليها في رسالة مستقلة إن شاء الله.

ثم اعلموا وتدبروا قوله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤ أَإِن جَآءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيِّنُوا أَن تُصِيبُوا فَوَمَّا بِجَهَا لَةٍ ﴾ الآية (٢) .

ثانياً: قال صاحب كتاب مصباح الظلام بعد اعتراضه على مانسب لسليهان بن عبدالوهاب من رد على أخيه، هذا وقد من الله وقت تسويد هذا بالوقوف على رسالة لسليهان فيها البشارة برجوعه عن مذهبه الأول؛ وأنه قد استبان له التوحيد والإيهان، وندم على مافرط من الضلال والطغيان. وهذا نصها:

<sup>(</sup>١) النحل آية: ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء آية: ١٠١ .

<sup>(</sup>٣) الحجرات آية: ٦ .

## بسم الله الرحمن الرحيم

من سليهان بن عبدالوهاب إلى الأخوان: حمد بن محمد التويجري وأحمد ومحمد ابنا عثمان بن شبانة(١).

سلام عليكم ورحمة الله وبركاته (وبعد) فأحمد إليكم الله الذي لاإله إلا هو، وأذكركم مامن الله به علينا وعليكم من معرفة دينه، ومعرفة ماجاء به رسوله على من عنده، وبصرنا به من العمى، وأنقذنا من الضلالة. وأذكركم بعد أن جيتونا في الدرعية، من معرفتكم الحق على وجهه، وابتها جكم به، وثنائكم على الله الذي أنقذكم، وهذا دأبكم في سائر عالسكم عندنا، وكل من جاءنا بحمد الله يثنى عليكم. والحمد لله على ذلك. وكتبت لكم بعد ذلك كتابين غير هذا أذكركم وأحضكم، ولكن ياإخواني معلومكم ماجرى منا من مخالفة الحق، واتباعنا سبل الشيطان، ومجاهدتنا في الصد عن اتباع سبل الهدى.

والآن معلومكم لم يبق من أعمارنا إلا اليسير والأيام معدودة؛ والأنفاس محسوبة والمأمول منا أن نقوم لله ونفعل مع الهدى أكثر ممافعلنا مع الضلال، وأن يكون ذلك لله وحده لاشريك له؛ لا لماسواه، لعل الله يمحو عنا سيئات مامضى، وسيئات مابقى.

ومعلومكم عظم الجهاد في سبيل الله؛ ومايكفر من الذنوب؛ وأن الجهاد باليد واللسان والقلب والمال؛ وتفهمون أجر من هدى الله به رجلًا واحداً.

والمطلوب منكم أكثر مماتفعلون الآن، وأن تقوموا لله قيام صدق؛ وأن تبينوا للناس الحق على وجهه، وأن تصرحوا لهم تصريحاً بيناً بهاكنتم عليه أولاً من الغي والضلال.

<sup>(</sup>١) انظر مصباح الظلام للشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن ص١٠٨-١٠ .

فياإخواني الله الله. فالأمر أعظم من ذلك فلو خرجنا نجأر إلى الله في الفلوات، وعدنا الناس من السفهاء والمجانين في ذلك لما كان ذلك بكثير منا.

وأنتم رؤساء الدين والدنيا في مكانكم أعز من الشيوخ. والعوام كلهم تبع لكم. فاحمدوا الله على ذلك ولاتعتلوا بشيء من الموانع.

وتعلمون أن الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر لابد أن يرى مايكره، ولكن أرشدكم في ذلك إلى الصبر، كما حكي عن العبد الصالح لقمان في وصيته لابنه، فلاأحق من أن تحبوا لله وتبغضوا لله، وتوالوا لله وتعادوا لله.

وترى يعرض في هذا أمور شيطانية. وهي أن من الناس من ينتسب لهذا الدين، وربها يلقي الشيطان لكم أن هذا ماهو بصادق؛ وأن له ملحظ دنيوي؛ وهذا أمر مايطلع عليه إلا الله. فإذا أظهر أحد الخير فاقبلوا منه ووالوه. فإذا ظهر من أحد شر وإدبار عن الدين فعادوه واكرهوه؛ ولو أحب حبيب.

وجامع الأمر في هذا: أن الله خلقنا لعبادته وحده لاشريك له؛ ومن رحمته بعث لنا رسولاً يأمرنا بها خلقنا له، وبين لنا طريقه، وأعظم مانهانا عنه الشرك بالله وعداوة أهله؛ وأمرنا بتبيين الحق وتبيين الباطل. فمن التزم ماجاء به الرسول فهو أخوك ولو أبغض بغيض. ومن نكب عن الصراط المستقيم فهو عدوك ولو هو ولدك أو أخوك.

وهذا شيء أذكركموه مع أني بحمد الله أعلم أنكم تعلمون ماذكرت لكم، ومع هذا فلا عذر لكم عن التبيين الكامل الذي لم يبق معه لبس، وأن تذاكروا دائماً في مجالسكم ماجرى منا ومنكم أولاً، وأن تقوموا مع الحق أكثر من قيامكم مع الباطل فلاأحق من ذلك ولالكم عذر، لأن اليوم الدين والدنيا ولله الحمد مجتمعة في ذلك فتذاكروا ماكنتم فيه أولا في أمور الدنيا من

الخوف والأذى واعتلاء الظلمة والفسقة عليكم. ثم رفع الله ذلك كله بالدين وجعلكم السادة والقادة، وذلك من آثار دعوة شيخ الإسلام، وعلم الهذاة الأعلام.

ثم أيضاً مامن الله به عليكم من الدين، انظروا إلى مسألة واحدة مانحن فيه من الجهالة قبل انتشار هذه الدعوة الإسلامية كون البدو تجرى عليهم أحكام الإسلام، مع معرفتنا أن الصحابة قاتلوا أهل الردة وأكثرهم متكلمون بالإسلام، ومنهم من أتى بأركانه، ومع معرفتنا أنه من كذّب بحرف من القرآن كفر ولو كان عابداً، وأن من استهزأ بالدين أو بشيء منه فهو كافر وأن من جحد حكماً مجمعاً عليه فهو كافر، إلى غير ذلك من الأحكام المكفرات، وهذا كله مجتمع في البدو وأزيد ونجرى عليهم أحكام الإسلام اتباعاً لتقليد من قبلنا بلا برهان .

فيا أخواني تأملوا وتذكروا في هذا الأصل، يدلكم على ماهو أكثر من ذلك. وأنا أكثرت عليكم الكلام؛ لوثوقي بكم إنكم ماتشكون في شيء فيها تحاذرون. ونصيحتي لكم ولنفسي، والعمدة في هذا أن يصير دأبكم في الليل والنهار، أن تجأروا إلى الله تعالى أن يعيذكم من شرور أنفسكم وسيئات أعالكم، وأن يهديكم إلى الصراط المستقيم الذي عليه رسله وأنبياؤه وعباده الصالحون؛ وأن يعيذكم من مضلات الفتن، فالحق وضح وابلولج، وماذا بعد الحق إلا الضلال.

فالله الله ترى الناس الذين في جهاتكم تبع لكم في الخير والشر، فإن فعلتم ماذكرت لكم ماقدر أحد من الناس يرميكم بشر"، وصرتم كالأعلام هداية للحيران، فإن الله سبحانه وتعالى هو المسؤول أن يهدينا وإياكم سبل السلام.

والشيخ وعياله وعيالنا طيبين ولله الحمد، ويسلمون عليكم. وسلموا لنا على من يعز عليكم والسلام. وصلى الله على محمد وآله وصحبه. اللهم اغفر لكاتبها ولوالديه ولذريته ولمن نظر فيه فدعا له بالمغفرة وللمسلمين وللمسلمات أجمعين.

ثم ذكر أنهم أجابوه برسالة ينبغي أن تذكر لما فيها من جواب حسن ثم ذكرها بعد ذلك .

ثالثاً: ولعل ممايفيد في الموضوع إيراد رسالة كتبها الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله قبل وفاته لأهالي المغرب يوضح فيها مايدعو إليه من إخلاص العبادة لله وتنقية التوحيد. ممايفيد أن الجذور الحسنة والقناعة مهدت للاتفاق بين رأي الإمام والمولى إبرهيم بعد المناظرة بين علماء المغرب بزعامة المولى إبرهيم وبين علماء نجد برئاسة الإمام سعود بن عبدالعزيز في مكة حج عام ١٢٢٦هم، وحصول القناعة بسلامة مايدعا إليه، ونفي الشبهات عن الشيخ محمد ممايتبراً منه هو والعلماء بمكة وهذا نصها:

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونتوب إليه ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا من يهده الله فلا مضل له ومن يضلل فلا هادي له وأشهد أن لاإله إلا الله وحده لاشريك له وأشهد أن محمداً عبده ورسوله من يطع الله ورسوله فقد رشد ومن يعص الله ورسوله فقد غوى، ولن يضر إلا نفسه ولن يضر الله شيئاً وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثراً أما بعد .

فقد قال الله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ عَسَبِيلِي أَدْعُو أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱلنَّهَ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱلنَّهَ عَنِي وَسُبْحَنَ ٱللَّهِ وَمَآ أَنَا مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ (()

وقال تعالى: ﴿ قُلَ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ قَاتَبِعُونِي يُحْدِبْكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ (٢) وقال تعالى ﴿ وَمَا ءَائَكُمُ الرَّسُولُ فَخُ ذُوهُ وَمَا نَهَ لَكُمْ عَنْهُ فَأَنْهُولً ﴾ (٢)

<sup>(</sup>١) يوسف آية: ١٠٨ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران آية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) الحشر آية: ٧ .

# وقال تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ أَلِي سَلَمَ دِينًا ﴿ اللَّهُ مَا لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (١)

فأخبر سبحانه أنه أكمل الدين وأتمه على لسان رسوله وأمرنا بلزوم ماأنزل الينا من ربنا، وترك البدع والتفرق والاختلاف فقال تعالى: ﴿ اَتَبِعُواْ مَا أَنْزِلَ البنا من ربنا، مِن رَبِّكُمْ وَلاَتَنْبِعُواْ مِن دُونِهِ اَوْلِيَا أَوْلِيَا مُونِي وَقَال اللهُ ا

والرسول على قد أخبر بأن أمته تأخذ مأخذ القرون قبلها شبراً بشبر وذراعاً بذراع وثبت في الصحيحين وغيرهما عنه على أنه قال: «لتتبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه» قالوا يارسول الله اليهود والنصارى؟ قال: فمن؟ وأخبر في الحديث الآخر أن أمته ستفترق على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحدة قالوا: من هي يارسول الله؟ قال: من كان على مثل ماأنا عليه اليوم وأصحابي.

إذا عرف هذا فمعلوم ماقد عمت به البلوى من حوادث الأمور التي أعظمها الإشراك بالله والتوجه إلى الموتى وسؤالهم النصر على الأعداء وقضاء

<sup>(</sup>١) المائدة آية: ٣.

<sup>(</sup>٢) الأعراف آية: ٣.

<sup>(</sup>٣) الأنعام آية: ١٥٣ .

الحاجات وتفريج الكربات التي لايقدر عليها إلا رب الأرض والسموات وكذلك التقرب إليهم بالنذور وذبح القربان، والاستغاثة بهم في كشف الشدائد وجلب الفوائد إلى غير ذلك من أنواع العبادة التي لاتصلح إلا لله وصرف شيء من أنواع العبادة لغير الله كصرف جميعها لأنه سبحانه أغنى الشركاء عن الشرك ولايقبل من العمل إلا ماكان خالصاً كما قال تعالى: فَاعَبُدِ الله عُغِلِصاً لَدُ الدِينَ الله الله الله والذين النافي والذين الله وأفر والمنافقة والمن والعمل إلى الله الله والذين النافي والذين المنافقة وأمن دُونِهِ قَالَ إِلله الله الله الله والله الله والله والل

فأخبر سبحانه أنه لايرضى من الدين إلا ماكان خالصاً لوجهه وأخبر أن المشركين يدعون الملائكة والأنبياء والصالحين ليقربوهم إلى الله زلفى ويشفعوا لهم عنده، وأخبر أنه لايهدي من هو كاذب كفار فكذبهم في هذه الدعوى وكفرهم فقال: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى مَنْ هُوكَذِبُ كَفَارُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَيَعَ بُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَالاَ يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ اللّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ اللّهِ وَيَعَ بُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَضُرُهُمْ وَلَا يَنفعُهُمْ وَلا يَنفعُهُمُ وَيَعَلَى عَمَا لاَيعَلَمُ فِي وَيَعَ بُدُونَ مِن الله وسائط يسأهم الشفاعة فقد عبدهم وأشرك بهم أن من جعل بينه وبين الله وسائط يسأهم الشفاعة فقد عبدهم وأشرك بهم وذلك أن الشفاعة كلها لله كها قال تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَاعَةُ مَهِ عَا لَا الشفاعة كلها لله كها قال تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَاعَةُ مَهُ مَعْ مَا اللهُ اللهُ عَلَا قال تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَاعَةُ مَعْ مُعَالِمُ اللّهُ وَلِكُ أَن الشفاعة كلها لله كها قال تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَاعَةُ مَعْ مَا عَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَا قال تعالى: ﴿ قُل لِللّهِ الشّفَاعَةُ عَلَا هُمْ الشّفَاعَةُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَا قال تعالى: ﴿ قُلُ لِللّهِ الشّفَاعَةُ فَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَا قال تعالى: ﴿ قُلُ لِللّهُ الشّفَاعَةُ كَلُو اللّهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَالَى الشّفَاعَةُ وَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ عَلَا اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الزمر آية: ٣،٢.

<sup>(</sup>٢) يونس آية : ١٨ .

<sup>(</sup>٣) الزمر آية: ٤٤ .

فلا يشفع أحد إلا بإذنه كما قال تعالى:

﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا بِإِذْ نِهِ ۚ ﴾(١) وقال تعالى: ﴿ يَوْمَيِذِلَّا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِى لَهُ، قَوْلًا ﴾(٢) وهو سبحانه لايرضى إلا التوحيد كما قال تعالى:

﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱزْتَضَىٰ ﴾ (٣)

وقال تعالى: ﴿ قُلِ الدَّعُواْ الَّذِينَ زَعَمْتُمُ مِّن دُونِ اللَّهَ لَا يَمْلُكُ وَكُلْفِ اللَّهَ اللَّهُ السَّمَا وَتِ وَلَافِي اللَّهُ اللَّهُ مِنْهُم مِّن ظَهِرِ اللَّهُ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِرِ اللَّهُ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِرِ وَلَا لَنَّهُ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مِنْ مَا اللَّهُ مَا اللَلْمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُو

فالشفاعة حق ولاتطلب في دار الدنيا إلا من الله تعالى كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَا عِلَى لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا ﴾ (٥) وقال: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللَّهِ مَا لَالْمَا مَا لَا يَنفُعُكَ وَلَا يَضُرُ لُكُونًا فَإِن فَعَلَتَ فَإِنَّكَ إِذَا مِّنَ الظّّالِمِينَ ﴾ (٦) فإذا كان رسول الله على وهو سيد الشفعاء، وصاحب المقام المحمود، وآدم فمن دونه تحت لوائه لايشفع إلا بإذن الله وصفوة الخلق محمد على لايشفع إبتداء بل: «يأتي

<sup>(</sup>١) البقرة آية: ٢٥٥ .

<sup>(</sup>٢) طه آية: ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء آية: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) سبأ آية: ٢٣،٢٢ .

<sup>(</sup>٥) الجن آية: ١٨ .

<sup>(</sup>٦) يونس آية : ١٠٦ .

فيخر ساجداً فيحمده بمحامد يعلمه إياها ثم يقال ارفع رأسك، وقل يُسمع، وسل تعط، واشفع تشفع ثم يحد له حداً فيدخلهم الجنة» فكيف بغيره من الأنبياء والأولياء؟

وهذا الذي ذكرناه لايخالف فيه أحد من علماء المسلمين بل قد أجمع عليه السلف الصالح من الصحابة والتابعين والأئمة الأربعة وغيرهم ممن سلك سبيلهم ودرج على منهجهم .

وأما ماصدر من سؤال الأنبياء والأولياء الشفاعة بعد موتهم وتعظيم قبورهم ببناء القباب عليها والسرج والصلاة عندها واتخاذها أعياداً وجعل السدنة والنذور لها فكل ذلك من حوادث الأمور التي أخبر بوقوعها النبي على وحذر منها كها في الحديث عنه على أنه قال: «لاتقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين وحتى تعبد فئامٌ من أمتي الأوثان» وهو على حمى جناب التوحيد أعظم حماية وسد كل طريق يوصل إلى الشرك فنهى أن يجصص القبر، وأن يبنى عليه كها ثبت في صحيح مسلم من حديث جابر، وثبت فيه أيضاً أنه بعث على بن أبي طالب رضي الله عنه وأمره أن لايدع قبراً مشرفاً إلا سواه ولاتمثالاً إلا طمسه ولهذا قال غير واحد من العلماء يجب هدم القبب المبنية على القبور لأنها أسست على معصية الرسول على .

فهذا هو الذي أوجب الاختلاف بيننا وبين الناس حتى آل بهم الأمر إلى أن كفرونا وقاتلونا واستحلوا دماءنا وأموالنا حتى نصرنا الله عليهم وظفرنا بهم، وهو الذي ندعوا الناس إليه ونقاتلهم عليه بعد مانقيم عليهم الحجة من كتاب الله وسنة رسوله وإجماع السلف الصالح من الأئمة ممتثلين لقوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَقَائِلُوهُمْ حَتَى لَاتَكُونَ فِتَنَةٌ وَيَكُونَ ٱلدِينُ صَالَا لَهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَمَا اللهِ اللهِ وَمَا اللهُ وَمُعَامِلُونَ اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمَا اللهِ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهِ وَمَا اللهِ وَمِا اللهِ وَمِا اللهِ وَمِا اللهِ وَاللهِ وَمِا اللهِ وَمَا اللهِ وَمَا اللهُ وَمِا اللهِ وَمَا اللهُ وَمَا اللهُ وَمُعَالِ وَمِا اللهِ وَمِا اللهِ وَمَا اللهُ وَمِيْمِ اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِنْ اللهُ وَمِا اللهُ وَمِا اللهُ وَمَا اللهُ وَمِا اللهُ وَمِلْمُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَ

\* व्याग्वा

<sup>(</sup>١) الأنفال آية: ٣٩.

فمن لم يجب الدعوة بالحجة والبيان قاتلناه بالسيف والسنان كما قال تعالى:

لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُ مُ ٱلْكِئَابَ وَٱلْمِيزَاتَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِ وَأَنزَلْنَا ٱلْحَدِيدُ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ مَن يَنضُرُهُ، وَرُسُلَهُ,

بِٱلْغَيْبِ إِنَّ ٱللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴿ ﴿()، وندعوا الناس إلى إقام

الصلاة في الجماعات على الوجه المشروع وإيتاء الزكاة وصيام شهر رمضان وحبح بيت الله الحرام ونـأمـر بالمعروف وننهى عن المنكر كما قال تعالى:

ٱلَّذِينَ إِن مَّكَّنَاهُمْ فِٱلْأَرْضِ أَفَامُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلرَّكُوةَ وَأَمَرُواْ اللَّهَاءُ الْأَمُولِ ﴿ اللَّهُ عَلَقِهَ الْأَمُولِ ﴾ (١) .

فهذا هو الذي نعتقد وندين الله به فمن عمل بذلك فهو أخونا المسلم له مالنا وعليه ماعلينا .

ونعتقد أيضاً أن أمة محمد على المتبعين لسنته لاتجتمع على ضلالة وأنه لاتزال طايفة من أمته على الحق منصورة لايضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم على ذلك، وصلى الله على محمد (٣).

<sup>(</sup>١) الحديد آية: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الحج آية: ٤١ .

 <sup>(</sup>٣) اسبوع الشيخ محمد بن عبدالوهاب: المجموع ج٨ ص١١٠ الرسائل الشخصية وانظر
 أيضا الدرر السنية .

# رابعاً: دور الملك عبدالعزيز في تصحيح الخطأ:

والملك عبدالعزيز عندما دخل مكة عام ١٣٤٣هـ، بعد سقوط الخلافة الإسلامية العشهانية، ثم بعد أن أنظوت المدينة وجده إلى لواء الدولة الجديدة، بقيادة الملك عبدالعزيز، قامت أصوات أجنبية عديدة تتهمه، بأمور عديدة هو منها براء . فقالوا: إن مذهبه وهابي، وأنه مذهب خامس، وانه امتهن قدسية الحرمين وأنهم ضربوا مسجد رسول الله بالقنابل، وانتهكوا الأعراض، ولا يجبون النبي ولا يصلون عليه، وغير هذا من الأكاذيب التي تكررت من قبل، فجاء مجموعة من علماء أهل الحديث، وحجوا وزاروا مسجد الرسول، وبان لهم كذب تلك الإدعاءات، وقد عادوا إلى الهند، ليردوا على الإفتراءات، وليبينوا حقيقة مارأوا، وعقدوا مؤتمرين، رداً على مؤتمر لكنوء، ومؤتمر دلهي، وتحدثت: الصحف التي في مقدمتها: أهل حديث، وأخبار محمدي، وزمنيدار، عن حقيقة حال الملك عبدالعزيز، وما أحدثه في الحرمين من اصلاحات، مع اهتامه بأمن الحجاج وراحتهم، وسلامة عقيدته، وهماسته لدين الله .

ولكي يوضح للمسلمين حقيقة العقيدة التي هو متمسك بها، نراه يرسل الكتب، ويتحدث في وفود الحجاج سنوياً، وكان من كلامه، ماجاء في خطابه اللذي ألقاه في القصر الملكي بمكة، يوم غرة ذوالحجة عام١٣٤٧ هـ الموافق ١١ مايو عام ١٩٢٩ م بعنوان «هذه عقيدتنا» جاء فيه قوله: ــ

يسموننا «بالوهابيين»، ويسمون مذهبنا «الوهابي» باعتبار أنه مذهب خامس، وهذا خطاء فاحش، نشأ عن الدعايات الكاذبة التي كان يبتّها أهل الأغراض.

نحن لسنا أصحاب مذهب جديد، أو عقيدة جديدة، ولم يأت محمد

ابن عبدالوهاب بالجديد، فعقيدتنا هي عقيدة السلف الصالح، التي جاءت في كتاب الله، وسنة رسوله عليه، وماكان عليه السلف الصالح.

ونحن نحترم الأئمة الأربعة، ولا فرق عندنا بين مالك والشافعي، وأحمد وأبي حنيفة، وكلهم محترمون في نظرنا، ونحن في الفقه نأخذ بالمذهب الحنبلية.

هذه هي العقيدة التي قام شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب يدعو اليها، وهذه هي عقيدتنا، وهي عقيدة، مبنيّة على توحيد الله عز وجل، خالصة من كل شائبة، منزهة عن كل بدعة، فعقيدة التوحيد هذه هي التي ندعوا إليها، وهي التي تنجينا ممانحن فيه من محن وأوصاب.

أما التجديد الذي يحاول البعض، إغراء الناس به، بدعوى أنه ينجينا من آلامنا، فهو لايوصل إلى غاية، ولايدنينا من السعادة الأخروية .

إن المسلمين في خير ماداموا على كتاب الله، وسنة رسوله على وماهم ببالغين سعادة الدارين إلا بكلمة التوحيد الخالصة .

إننا لانبغي التجديد الذي يفقدنا ديننا وعقيدتنا، إننا نبغي مرضاة الله عز وجل، ومن عمل ابتغاء مرضاة الله، فهو حسبه، وهو ناصره، فالمسلمون لايعوزهم التجدّد، وإنها تعوزهم العودة إلى ماكان عليه السلف الصالح. ولقد ابتعدوا عن العمل بها جاء في كتاب الله، وسنة رسوله عليه، فانغمسوا في حمأة الشرور والآثام، فخذ لهم الله جل شأنه، ووصلوا إلى ماهم عليه من ذل وهوان، ولو كانوا متمسكين بكتاب الله، وسنة رسوله عليه، لما أصابهم من محن وآثام، ولما أضاعوا عزهم وفخارهم.

لقد خرجت وأنا لاأملك شيئاً من حطام الدنيا، ومن القوة البشرية، وقد تألب الأعداء على، ولكن بفضل الله وقوّته، تغلّبت على أعدائي، وفتحت كل هذه البلاد.

إن المسلمين متفرقون اليوم طرائق، بسبب إهمالهم العمل بكتاب الله، وسنة رسوله على وسنة رسوله وسنة رسوله الله ومن خطل الرأي الذهاب إلى أن الأجانب هم سبب هذه التفرقة، وهذه المصائب، إن سبب بلايانا من أنفسنا لامن الأجانب، يأتي أجنبي إلى بلد ما، فيه مئات الألوف، بل الملايين من المسلمين، فيعمل عمله بمفرده، فهل يعقل أن فرداً، في مقدوره أن يؤثر على ملايين من الناس، إذا لم يكن له من هذه الملايين أعوان يساعدونه، ويمدونه بآرائهم وأعالهم؟؟!

كلَّا ثم كلا، فهؤلاء الأعوان، هم سبب بليتنا ومصيبتنا، إن هؤلاء الأعوان هم أعداء الله، وأعداء أنفسهم .

إذاً فاللّوم واقع على المسلمين وحدهم، لاعلى الأجانب، إن البناء المتين لايؤثر فيه شيء مهما حاول الهدّامون هدمه، إذا لم تحدث فيه ثغرة، تدخل فيها المعاول، وكذلك المسلمون، لو كانوا متّحدين متفقين، لما كان في مقدور أحد خرق صفوفهم، وتمزيق كلمتهم.

في بلاد العرب والإسلام، أناس يساعدون الأجنبي على الإضرار بجزيرة العرب والإسلام، وضربها في الصميم، وإلحاق الأذى بنا، ولكن لم يتم لهم ذلك إن شاء الله، وفينا عرق ينبض.

إن المسلمين بخير، إذا اتفقوا وعملوا بكتاب الله، وسنة رسوله على اليقدم المسلمون للعمل بذلك، فيتفقون فيها بينهم على العمل بكتاب الله، وسنة نبيه محمد على أوبها جاء فيها، والدعوة إلى التوحيد الخالص، فإنني حينذاك، اتقدم إليهم وأسير وإياهم جنباً إلى جنب في كل عمل يعملونه، وفي كل حركة يقومون بها.

والله إنني لا أحب الملك وأبهته، ولا أبغى إلا مرضاة الله، والدعوة إلى

التوحيد، ليتعاهد المسلمون فيها بينهم على التمسك بذلك، وليتقفوا، فإنني أسير وقتئذ معهم، لا بصفة ملك أو زعيم، أو أمير بل بصفة خادم (١).

وفي ٢٣ المحرم عام ١٣٤٨ هـ الموافق أول يوليو عام ١٩٢٩ م جاء في أحد خطاباته: قد علمتم أن بعض الناس قد شد عن طريق الهداية، وتنكب الطريق المستقيم، ووقع في أحابيل الشيطان، بفعل الدسائس التي يكيدها بعض من يدعون الإسلام، ويتظاهرون بالغيرة على الإسلام، والله يشهد أن الدين منهم براء، وبراء من أعلهم، لقد قلت، ومازلت أقول: إنني لا أخشى من الأجانب، قدر ماأخشى من بعض المسلمين، فالأجانب أمرهم معروف، وفي الإستطاعة الحذر منهم، وفي الإمكان الإستعداد لصد هجماتهم، وإحباط دسائسهم، أضف إلى ذلك أنهم لايقدرون على محاربتنا باسم الإسلام، أما بعض المسلمين، فهم مازالوا يكيدون لنجد وأهل نجد باسم الإسلام والمسلمين، ويحاربون إخوانهم المسلمين، باسم الإسلام منذ عصور.

كانت الدولة العثمانية، وقد كانت أقرب الناس بصفتها دولة اسلامية، فحاربتنا باسم الإسلام والمسلمين محاربات شديدة، وأحاطت بنا من كل جانب، حاربنا مدحت باشا من جهات القطيف والأحساء، وسيرت علينا من الحجاز واليمن قوات عظيمة، وكذلك سارت جيوشها من الشمال، فحاصرتنا من كل جانب للقضاء علينا وضربنا في الصميم، حاربتنا باعتبار «الوهابية» مذهباً جديداً، وان ابن عبدالوهاب جاء ببدعة جديدة، وأن «الوهابيين» تجب محاربتهم، إلى غير ذلك من الأقوال المنمّقة، التي انطلت

<sup>(</sup>١) انظر المصحف والسيف جمع مجد الدين القابسي ص٥٥-٥٦.

على أصحاب العقول السدّج، من الدهماء، فانخدعوا وأتعادوا لأقوالها، ولكن الله نصرنا عليهم .

وكذلك فعل غيرهم في هذا الزمان، فحوصرنا من كل جانب، وأرادوا القضاء علينا باسم الدين ايضا، ولكن الله نصرنا عليهم، وجعل كلمته هي العليا، وقد نصرنا الله بقوة التوحيد الذي في القلوب، والإيهان الذي في الصدور، ويعلم الله أن التوحيد لم يملك علينا عظامنا وأجسامنا فحسب، بل ملك علينا قلوبنا وجوارحنا، ولم نتخذ التوحيد آله لقضاء مآرب شخصية، أو لجر مغنم، وإنها تمسكا به عن عقيدة راسخة وإيهان قوي ولتجعل كلمة الله هي العليا(۱).

ولا يسعني بعد ذلك الجهد المتواضع إلا أن أسأل الله سبحانه وتعالى أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم، وأن ينفع به طلاب العلم والمعرفة . . . .

والحمد لله رب العالمين، وصلى الله وسلم على سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .

<sup>(</sup>١) انظر المصدر السابق ص٥٨-٥٩ .

## المصادر والمراجع

- ١ \_ القرآن الكريم .
- ٢ \_ الأعلام، للزركلي .
- ٣ \_ الأحاديث القدسية .
- ٤ ـ الاستقصا، لأخبار دول المغرب الأقصى، للناصري .
- ٥ \_ الإعلام بمن حل مراكش وأغمات من الأعلام للعباس بن إبراهيم .
  - 7 ـ الإمام محمد بن عبدالوهاب، لعبدالله بن سعد بن رويشد .
    - ٧ ــ المعيار المعرب، لأبي العباس الونشريسي .
  - ٨ البيان المغرب، في أخبار الأندلس والمغرب، لأبن عذاري.
- 9 ـ تاريخ إفريقيا الشمالية، تأليف: شارلي اندري، تعريب محمد مزالي والبشير بن سلامة .
  - ١٠ \_ الحلل السندسية .
- ١١ ـ الفرق الإسلامية في شمال افريقيا، تأليف: الفردبل ترجمة عبدالله بدوي .
  - ١٢ ــ المغرب الكبير، للدكتور عبدالعزيز سالم والدكتور جلال يحيى .
    - ١٣ \_ الكامل، للمبرد.
    - ١٤ ـ الوهابيون والحجاز، لمحمد رشيد رضا .
      - ١٥ ــ رحلة سادلير، ترجمة أنس الرفاعي .

- ١٦ \_ الدرر السنية في الفتاوي النجدية، جمع سليمان بن سحمان .
- 1٧\_ الإمام محمد بن عبدالوهاب، دعوته وسيرته للشيخ عبدالعزيز بن باز.
- ۱۸ \_ تاریخ نجد، للشیخ حسین بن غنّام، تحقیق الشیخ عبدالعزیز آل الشیخ والدکتور محمد أسد .
  - ١٩ \_ الدولة السعودية، للدكتور عبدالرحمن عبدالرحيم.
  - ٢٠ \_ عجائب الآثار في التراجم والأخبار، لعبدالرحمن الجبري .
- ٢١ \_ مؤلفات ورسائل الشيخ محمد بن عبدالوهاب، جمع ونشر جامعة الإمام \_ الرياض .
  - ٢٢ \_ محمد بن عبدالوهاب، لأحمد بن حجر آل طامي .
  - ٢٣ \_ مصباح الظلام للشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن .
    - ٢٤ \_ عنوان المجد في تاريخ نجد، لابن بشر .
- ٢٥ \_ محمد بن عبدالوهاب، داعية التوحيد والتجديد في العصر الحديث، لمحمد بهجت الأثري .
- ٢٦ ــ البيان المفيد فيها اتفق عليه علماء مكة ونجد من عقائد التوحيد
   الطبعة الأولى .
  - ٢٧ \_ محمد بن عبدالوهاب. مصلح مظلوم، تأليف مسعود الندوي .
    - ٢٨ ــ السحب الوابلة على ضرائح الحنابلة لابن حميد (مخطوط) .
- ٢٩ \_ علماء نجد خلال ستة قرون، للشيخ عبدالله بن عبدالرحمن البسام .
  - ٣٠ \_ في ظلال القرآن، لسيد قطب.

- ٣١ \_ مجلة كلية الآداب بفاس (شعبة التاريخ) .
  - ۳۲ ـ جريدة، «عكاظ».
- ٣٣ \_ صحيفة (ISLAMIGA) الألمانية \_ مجلد ٧ عام ١٩٣٥ .
  - ٣٤ \_ جامع الأصول في أحاديث الرسول لأبن الأثير .
- ٣٥ ــ روضة الناظرين في مآثر علماء نجد وحوادث السنين لمحمد بن عثمان القاضي .
  - ٣٦ ــ الترجمانة الكبرى .
  - ٣٧ \_ رحلة بورك هارت لبلاد العرب .

# المحتويات

| ٧   | مقدمة الطبعة الثالثة                                          |
|-----|---------------------------------------------------------------|
| ٩   | سبب التأليف                                                   |
| ٣٧  | مقدمة الطبعة السابقة                                          |
| ٣٩  | غهيد                                                          |
| ٥٨  | الوهابية أو الوهبية من هم؟                                    |
| ٦٣  | الاستعمار ومواجهة الدعوة                                      |
| ٧٥  | الدولة العثمانية والدعوة                                      |
| ۸۲  | شبهات الخصوم                                                  |
| ۸٧. | عودة لاثارة الشبهات                                           |
| ۹.  | خصوم الدعوة من داخل المنطقة                                   |
| 97  | الهدف من التسمية                                              |
| ۱۰۳ | من نتائج الخصومة                                              |
| ۱۱۳ | وبعد                                                          |
| 117 | الملحقاللحق                                                   |
|     | أولًا: رسالة الشيخ محمد بن عبدالوهاب إلى أهل القصيم لما سألوه |
| 117 | عن عقيدته                                                     |
| 177 | ثانياً: رسالة لسليهان فيها البشارة برجوعه عن مذهبه الأول      |
| 147 | ثالثاً: رسالة الشيخ محمد بن عبدالوهاب لأهالي المغرب           |
| ۱۳۲ | رابعاً: دور الملك عبدالعزيز في تصحيح الخطأ                    |
| ١٣٧ | المصادر والمراجع                                              |
| ١٤٠ | المحتويات                                                     |

### بسم الله الرحمن الرحيم

## صدر لى من الكتب

# أولاً: الإسلاميات:

- ١ \_ حماية الإسلام للمرأة .
- ٢ ـ المرأة بين نور الإسلام وظلام الجاهلية .
  - ٣ ــ العقوبة في الشريعة الإسلامية .
  - ٤ ـ حسن الخلق ومكانته وحقيقته .
    - ٥ \_ بين الشك واليقين .
  - ٦ الأمن والأمان في القرآن الكريم .
    - ٧ \_ الغيبة والنميمة .
- ٨ ــ وقفات مع أبى ريّه في كتابه دين الله واحد

## ثانياً: الآداب:

- ٩ \_ الحصريان .
- ١٠ ــ الحصرى القيرواني والنقد في زهر الأداب .
  - ١١ أبو الشمقمق شاعر الفقر والسخرية .
- ١٢ ــ عبدالله بن رواحة رائد الشعر الجهادي في الإسلام .

# ثالثاً: التاريخ:

- ۱۳ ـ فصول من تاریخ شقراء .
- ١٤ ــ فصول من تاريخ حائل .
  - ١٥ \_ نجد قبل ٢٥٠ عاماً .
- ١٦ تصحيح مفهوم تاريخي حول دعوة الشيخ محمد بن عبدالوهاب .

## الكاتب في سطور:

\* ولد بشقراء وفيها درس الابتدائية . . ثم انتقل للرياض حيث درس في معهد الرياض العلمي وكلية اللغة العربية . .

\* أخذ الماجستير ثم الدكتوراه بمرتبة الشرف ألأولى من الأزهر عام ١٩٧٧م - ١٣٩٧هـ.

\* دبلوم تربية من بيروت عام ١٩٦٧ هـ .

\* دبلوم إحصاء من جامعة القاهرة عام ١٩٧٥ هـ .

\* عمل في التعليم بوزارة المعارف ثم برئاسة تعليم البنات وكان مديراً عاماً للتعليم المتوسط .

\* انتقل للرئاسة العامة للبحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد حيث يعمل الآن مستشاراً بمكتب سماحة مفتي عام المملكة العربية السعودية ورئيساً لتحرير مجلة البحوث العلمية الصادرة عن هيئة كبار العلماء .

\* له مشاركات في العديد من الصحف محلياً وخارجياً .

\* حضر العديد من المؤتمرات في داخل المملكة وخارجها .

محمد الشويعر